
Jurnal Murid Kristus 
 

Aksiologi Teologi dan Integrasi Teori Belajar Kognitif, 

Behavioristik, dan Konstruktivistik dalam Pendidikan 

Karakter Anak di Era Society 5.0 

Jeane Anne Kaawoan 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

Angelina Lidia Kosakoy 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

ABSTRACT 

The development of Society 5.0 has brought fundamental changes in the ways people 

learn, relate, and form character. Children grow within digital environments marked by 

information overload, social acceleration, and value pluralism that often conflicts with 

Christian faith values. In this context, Christian Religious Education (CRE) faces serious 

challenges, including value crises, fragmentation of meaning, and the tendency to reduce 

faith education to technical and cognitive pedagogical activities. This article examines 

theological axiology as a normative foundation for character education in Christian 

Religious Education within the context of Society 5.0, positioning the integration of 

cognitive, behaviorist, and constructivist learning theories as strategic pedagogical 

variables. Employing a qualitative-descriptive approach, this study draws on literature in 

theological education, Christian philosophy of education, learning theories, virtue ethics, 

and biblical studies, and is strengthened by contextual data from international research 

reports. The findings indicate that character education in Christian Religious Education 

cannot be reduced to methodological effectiveness or technological adaptation alone, but 

must be rooted in formative theological values and embodied through a synthesis of 

learning theories that address cognitive understanding, habitual practices, and the 

formation of faith-based meaning. The article argues that theological axiology plays a 

decisive role in shaping the direction, content, and purpose of character education, ensuring 

its faithfulness to Christian beliefs and its relevance within the context of Society 5.0. 

Keywords: Theological Axiology, Christian Religious Education, Child Character Education, 

Learning Theories, Society 5.0. 

 

ABSTRAK 

Perkembangan Society 5.0 menghadirkan perubahan mendasar dalam cara 

manusia belajar, berelasi, dan membentuk karakter. Anak-anak bertumbuh dalam 

lingkungan digital yang sarat informasi, percepatan sosial, dan pluralitas nilai yang sering 

kali tidak sejalan dengan nilai-nilai iman Kristen. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) menghadapi tantangan serius berupa krisis nilai, fragmentasi makna, serta 

kecenderungan reduksi pendidikan iman menjadi aktivitas pedagogis teknis dan kognitif. 

Artikel ini bertujuan mengkaji aksiologi teologi sebagai fondasi normatif dalam 



Jurnal Murid Kristus 
 

pendidikan karakter anak di era Society 5.0 dengan menempatkan integrasi teori belajar 

kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik sebagai variabel pedagogis strategis. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka teologi 

pendidikan, filsafat pendidikan Kristen, teori belajar, etika kebajikan, dan pendalaman 

biblika, serta diperkuat oleh data kontekstual dari laporan riset internasional. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter anak dalam PAK tidak dapat direduksi pada 

efektivitas metode atau adaptasi teknologi semata, melainkan harus berakar pada nilai 

teologis yang formatif dan terwujud melalui sintesis teori belajar yang menyentuh 

dimensi kognitif, kebiasaan hidup, dan pembentukan makna iman. Artikel ini 

menegaskan bahwa aksiologi teologi berperan menentukan arah, isi, dan tujuan 

pendidikan karakter anak agar tetap setia pada iman Kristen dan relevan dalam konteks 

Society 5.0. 

Kata Kunci: Aksiologi Teologi, Pendidikan Agama Kristen, Pendidikan Karakter Anak, 

Teori Belajar, Society 5.0. 

PENDAHULUAN 

Era Society 5.0 menandai fase baru dalam relasi antara manusia dan teknologi. 

Berbeda dengan era digital sebelumnya yang menekankan efisiensi dan otomatisasi, 

Society 5.0 mengintegrasikan teknologi digital, kecerdasan buatan, dan kehidupan 

manusia secara menyeluruh. Perubahan ini membentuk cara anak belajar, berelasi, serta 

membangun identitas dan karakter. Namun, di balik potensi inovasi tersebut, Society 5.0 

juga membawa risiko krisis nilai, fragmentasi makna, dan kedangkalan refleksi hidup, 

terutama bagi generasi anak yang sedang berada dalam tahap pembentukan karakter.1 

Dalam konteks pendidikan, UNESCO mencatat bahwa sistem pendidikan global 

semakin berorientasi pada keterampilan teknis, literasi digital, dan capaian kognitif, 

sementara dimensi nilai dan pembentukan karakter cenderung terpinggirkan.2 Kondisi 

ini berdampak langsung pada pendidikan agama, termasuk Pendidikan Agama Kristen 

(PAK), yang berisiko direduksi menjadi mata pelajaran kognitif atau aktivitas pedagogis 

teknis tanpa daya formasi iman yang mendalam. 

Pendidikan Agama Kristen sejatinya memiliki mandat yang melampaui 

pengajaran pengetahuan religius. PAK dipanggil untuk membentuk iman, karakter, dan 

orientasi hidup anak di hadapan Allah dan dunia. Namun, dalam praktiknya, pendidikan 

karakter dalam PAK sering kali terjebak dalam pendekatan moralistik, indoktrinatif, atau 

pragmatis. Di satu sisi, PAK dapat menekankan hafalan doktrin dan aturan moral tanpa 

refleksi kritis; di sisi lain, PAK dapat mengorbankan kebenaran iman demi relevansi 

kontekstual. Ketegangan ini menunjukkan perlunya fondasi normatif yang kuat dalam 

merancang pendidikan karakter anak. 

                                            
1 Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New Theory of Modernity (New York: Columbia University 
Press, 2013), 45–48. 
2 UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021), 16–18. 



Jurnal Murid Kristus 
 

Artikel ini berangkat dari tesis bahwa aksiologi teologi merupakan fondasi 

normatif yang menentukan arah dan makna pendidikan karakter anak dalam Pendidikan 

Agama Kristen, khususnya di era Society 5.0. Selain itu, artikel ini menegaskan bahwa 

teori belajar—kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik—perlu dipahami sebagai 

variabel pedagogis yang tidak netral, melainkan harus diintegrasikan secara kritis dalam 

kerangka nilai teologis. Dengan demikian, pendidikan karakter anak dalam PAK tidak 

hanya efektif secara pedagogis, tetapi juga setia secara teologis. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui metode studi 

pustaka. Sumber data utama mencakup literatur teologi pendidikan, filsafat pendidikan 

Kristen, teori belajar kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik, serta kajian etika 

kebajikan dan Pendidikan Agama Kristen kontemporer. Selain itu, artikel ini juga 

memanfaatkan teks Alkitab Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru sebagai sumber 

akademik teologis, dengan pendalaman makna teks dan istilah bahasa asli bila relevan. 

Untuk memperkuat relevansi kontekstual, penelitian ini didukung oleh data 

kuantitatif dari laporan riset internasional, seperti UNESCO, Pew Research Center, dan 

Barna Group, yang menggambarkan kondisi pendidikan, perkembangan karakter, dan 

tantangan iman anak di era digital. Analisis dilakukan secara konseptual, reflektif, dan 

sintesis teologis untuk merumuskan kerangka aksiologis pendidikan karakter anak dalam 

PAK pada era Society 5.0. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Aksiologi Teologi sebagai Fondasi Pendidikan Karakter Anak 

Dalam filsafat, aksiologi dipahami sebagai cabang ilmu yang membahas nilai, 

kegunaan, dan tujuan pengetahuan. Jika ontologi menanyakan apa yang ada dan 

epistemologi menanyakan bagaimana pengetahuan diperoleh, maka aksiologi 

menanyakan untuk apa pengetahuan itu digunakan dan nilai apa yang diwujudkan 

melalui pengetahuan tersebut. Dalam konteks pendidikan, aksiologi menegaskan bahwa 

pendidikan tidak pernah bersifat netral, melainkan selalu membawa orientasi nilai 

tertentu.3 

Arthur F. Holmes menekankan bahwa setiap sistem pendidikan beroperasi dalam 

kerangka worldview yang membentuk cara pandang terhadap realitas, kebenaran, dan 

tujuan hidup.⁴ Ketika pendidikan kehilangan kesadaran aksiologisnya, pengetahuan 

berisiko digunakan secara instrumental dan terlepas dari tanggung jawab moral. Dalam 

pendidikan modern, nilai sering direduksi menjadi utilitas—pengetahuan dianggap 

bernilai sejauh dapat digunakan secara praktis dan cepat. Paradigma ini berdampak 

langsung pada pendidikan karakter, yang kerap dipahami sebagai pelatihan perilaku atau 

keterampilan sosial, bukan pembentukan orientasi hidup yang mendalam. 

                                            
3 John Dewey, Democracy and Education (New York: Macmillan, 1916), 87–90. 



Jurnal Murid Kristus 
 

Dalam konteks teologi Kristen, aksiologi menempatkan teologi sebagai 

pengetahuan yang sarat nilai (value-laden knowledge). Teologi Kristen tidak dimaksudkan 

sebagai sistem konsep abstrak, melainkan sebagai refleksi iman atas wahyu Allah yang 

membentuk kehidupan umat-Nya. Oleh karena itu, nilai teologi tidak diukur terutama 

dari kecanggihan konseptual, tetapi dari daya formatif dan transformatifnya dalam 

membentuk karakter dan praksis hidup orang percaya. 

Dalam Pendidikan Agama Kristen, pendekatan aksiologis menegaskan bahwa 

pendidikan iman selalu memiliki tujuan formatif. Teologi bukan hanya something to be 

known, tetapi something to be lived. Pendidikan karakter anak dalam PAK tidak dapat 

dilepaskan dari nilai-nilai teologis yang menjadi dasar iman Kristen, seperti kasih, 

keadilan, kesetiaan, dan tanggung jawab. Tanpa refleksi aksiologis, pendidikan karakter 

berisiko terjebak dalam moralitas dangkal atau relativisme nilai yang tidak memiliki 

pijakan normatif yang kokoh. 

 

Integrasi Teori Belajar dalam Pendidikan Karakter Anak: Perspektif Teologis dan 

Pedagogis 

Dalam kerangka aksiologi teologi, teori belajar tidak dapat diperlakukan sebagai 

perangkat pedagogis yang netral dan bebas nilai. Setiap teori belajar membawa asumsi 

tertentu tentang hakikat manusia, proses pembelajaran, serta tujuan pendidikan. Oleh 

karena itu, integrasi teori belajar dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) harus dilakukan 

secara kritis dan reflektif, dengan mempertimbangkan kesesuaiannya dengan tujuan 

teologis pendidikan iman, khususnya pembentukan karakter anak. 

Artikel ini memposisikan teori belajar kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik 

sebagai variabel pedagogis intervening yang menjembatani nilai teologis (aksiologi) 

dengan praksis pendidikan karakter anak di era Society 5.0. Ketiga teori ini tidak 

dipertentangkan, melainkan disintesiskan secara teologis agar mampu mendukung 

formasi iman yang utuh. 

Teori Belajar Kognitif sebagai Variabel Pembentukan Kesadaran Moral 

Teori belajar kognitif menekankan bahwa belajar merupakan proses mental aktif 

yang melibatkan pemahaman, penalaran, dan refleksi. Dalam pendidikan karakter anak, 

teori ini berfungsi sebagai variabel pembentuk kesadaran moral dan refleksi iman. Anak 

tidak hanya diajak mengetahui apa yang benar atau salah, tetapi memahami alasan moral 

dan teologis di balik nilai-nilai tersebut. 

Dalam perspektif iman Kristen, karakter tidak dapat dibentuk tanpa pemahaman 

yang bermakna tentang kebenaran. Alkitab menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu 

terkait dengan hikmat dan relasi yang benar dengan Allah. Amsal 1:7 menyatakan bahwa 

“takut akan TUHAN adalah permulaan pengetahuan.” Istilah Ibrani yir’ah tidak menunjuk 

pada rasa takut emosional, melainkan sikap hormat, ketaatan, dan relasi yang benar 



Jurnal Murid Kristus 
 

dengan Allah.4 Pengetahuan yang terlepas dari yir’ah kehilangan dimensi moral dan 

spiritualnya. 

Pendekatan kognitif dalam PAK menolong anak mengaitkan ajaran iman dengan 

realitas hidup mereka, termasuk pengalaman digital yang mereka alami setiap hari. Anak 

diajak berpikir kritis tentang nilai, kebenaran, dan tanggung jawab hidup dalam terang 

iman Kristen. Namun, apabila teori belajar kognitif berdiri sendiri, pendidikan iman 

berisiko jatuh ke dalam rasionalisme teologis, yakni penekanan berlebihan pada 

pemahaman konseptual tanpa pembentukan sikap dan kebiasaan hidup yang sesuai. 

Oleh karena itu, teori belajar kognitif perlu ditempatkan dalam kerangka aksiologi 

teologi yang menegaskan bahwa pemahaman iman diarahkan pada transformasi hidup, 

bukan sekadar penguasaan konsep. Kesadaran moral yang dibentuk melalui pendekatan 

kognitif harus diintegrasikan dengan pembiasaan praktik dan pembentukan makna iman. 

Teori Belajar Behavioristik sebagai Variabel Pembiasaan Karakter 

Teori belajar behavioristik menekankan peran stimulus, respons, dan penguatan 

dalam membentuk perilaku. Dalam konteks pendidikan karakter anak, teori ini berfungsi 

sebagai variabel pembiasaan karakter, terutama pada tahap awal perkembangan. 

Pembentukan disiplin, tanggung jawab, dan kebiasaan hidup yang baik sering kali 

memerlukan struktur, konsistensi, dan penguatan yang jelas. 

Dalam perspektif iman Kristen, pembiasaan praktik hidup memiliki peran penting 

dalam pembentukan karakter. Alkitab berulang kali menekankan pentingnya pengajaran 

yang dilakukan secara terus-menerus dan konsisten. Ulangan 6:5–9 menempatkan 

pendidikan iman dalam kerangka kehidupan sehari-hari, di mana nilai-nilai iman 

diajarkan melalui pengulangan, keteladanan, dan pembiasaan dalam konteks keluarga 

dan komunitas. Prinsip ini menunjukkan bahwa pembentukan karakter tidak terjadi 

secara instan, melainkan melalui praktik hidup yang dihidupi secara berulang. 

Namun, dari sudut pandang teologi Kristen, pembentukan karakter tidak dapat 

direduksi menjadi perubahan perilaku eksternal semata. Rasul Paulus menegaskan 

bahwa transformasi sejati berakar pada pembaruan batin, bukan sekadar kepatuhan 

lahiriah (Rm. 12:2). Oleh karena itu, teori belajar behavioristik perlu diposisikan secara 

kritis dalam Pendidikan Agama Kristen. Pendekatan ini berguna untuk membentuk 

kebiasaan awal, tetapi harus diintegrasikan dengan refleksi iman dan pembaruan hati 

oleh Roh Kudus. 

Dalam konteks Society 5.0, pendekatan behavioristik juga perlu dikaji ulang. 

Lingkungan digital sering kali membentuk perilaku anak melalui mekanisme penguatan 

instan, seperti likes, views, dan notifikasi. Pendidikan karakter anak dalam PAK harus 

                                            
4 Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1–15 (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 88–90. 



Jurnal Murid Kristus 
 

membantu anak membangun kebiasaan yang tidak dikendalikan oleh penguatan digital 

semata, tetapi oleh nilai iman dan tanggung jawab etis.5 

Teori Belajar Konstruktivistik sebagai Variabel Formasi Makna dan Identitas 

Teori belajar konstruktivistik menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif 

yang membangun pengetahuan dan makna melalui pengalaman, dialog, dan refleksi. 

Dalam Pendidikan Agama Kristen, teori ini berfungsi sebagai variabel formasi makna dan 

identitas iman. Anak tidak diperlakukan sebagai penerima pasif ajaran, melainkan 

sebagai pribadi yang sedang membangun pemahaman iman dalam konteks hidupnya. 

Pendekatan konstruktivistik sangat relevan dalam konteks Society 5.0, di mana 

anak hidup dalam lingkungan yang kompleks, plural, dan sarat informasi. Pendidikan 

iman perlu memberi ruang bagi pertanyaan, dialog, dan refleksi kritis agar iman anak 

tidak bersifat dangkal atau rapuh. Dalam Injil, Yesus sering menggunakan perumpamaan 

dan pertanyaan reflektif sebagai sarana pedagogis. Pendekatan ini mendorong pendengar 

untuk membangun pemahaman iman yang personal dan bermakna, bukan sekadar 

menerima jawaban siap pakai. 

Dalam Injil Yohanes, kebenaran (alētheia) dipahami sebagai realitas relasional 

yang memerdekakan (Yoh. 8:32). Kebenaran bukan sekadar proposisi, tetapi relasi hidup 

dengan Kristus yang membentuk identitas dan orientasi hidup. Pendidikan karakter anak 

yang berakar pada pendekatan konstruktivistik menolong anak membangun identitas 

iman melalui relasi, pengalaman, dan refleksi yang terus-menerus. 

Namun, konstruktivisme juga memiliki potensi risiko apabila dilepaskan dari 

kerangka normatif teologi Kristen. Tanpa bingkai aksiologis yang jelas, proses konstruksi 

makna dapat jatuh ke dalam relativisme iman, di mana kebenaran dipahami semata-mata 

sebagai konstruksi subjektif. Oleh karena itu, teori belajar konstruktivistik dalam PAK 

harus diarahkan oleh aksiologi teologi yang menempatkan wahyu Allah sebagai sumber 

normatif kebenaran. 

Sintesis Teori Belajar dalam Kerangka Aksiologi Teologi 

Dalam perspektif Pendidikan Agama Kristen, teori belajar kognitif, behavioristik, 

dan konstruktivistik tidak diperlakukan sebagai pendekatan yang saling bersaing, 

melainkan sebagai variabel pedagogis yang saling melengkapi. Teori kognitif membentuk 

kesadaran moral dan refleksi iman, teori behavioristik membangun kebiasaan karakter 

melalui praktik yang konsisten, dan teori konstruktivistik membentuk makna serta 

identitas iman melalui dialog dan pengalaman. 

Sintesis ketiga teori ini menghasilkan model pedagogis formatif yang selaras 

dengan aksiologi teologi Kristen. Model ini menegaskan bahwa pendidikan karakter anak 

dalam PAK bukan sekadar proses kognitif, bukan pula sekadar pembiasaan perilaku, 

                                            
5 Jean M. Twenge, iGen (New York: Atria Books, 2017), 112–118. 



Jurnal Murid Kristus 
 

melainkan proses formasi iman yang menyentuh pikiran, kebiasaan, dan identitas secara 

utuh.6 

Dalam konteks Society 5.0, sintesis ini menjadi semakin penting karena 

kompleksitas tantangan moral dan spiritual yang dihadapi anak. Pendidikan karakter 

yang berakar pada aksiologi teologi dan didukung oleh integrasi teori belajar yang 

reflektif memungkinkan PAK menjalankan perannya sebagai pelayanan iman yang 

transformatif, relevan, dan setia pada Injil. 

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen 

Integrasi aksiologi teologi dengan teori belajar kognitif, behavioristik, dan 

konstruktivistik memiliki implikasi langsung bagi praksis Pendidikan Agama Kristen, 

khususnya dalam pembentukan karakter anak di era Society 5.0. Pertama, implikasi pada 

perumusan tujuan pendidikan. Tujuan PAK tidak dapat direduksi menjadi capaian 

kognitif atau literasi digital semata, melainkan harus dirumuskan secara teologis sebagai 

formasi iman dan karakter yang berorientasi pada kesetiaan kepada Allah dan tanggung 

jawab etis di tengah dunia digital. Aksiologi teologi menegaskan bahwa tujuan pendidikan 

iman bersifat normatif dan transformatif, sehingga setiap strategi pedagogis harus diuji 

berdasarkan kesesuaiannya dengan tujuan tersebut.7 

Kedua, implikasi pada pengembangan kurikulum PAK. Kurikulum perlu dipahami 

sebagai kerangka formatif yang mengintegrasikan pemahaman iman, pembiasaan praktik 

hidup, dan pembentukan makna iman. Kurikulum PAK yang hanya menekankan konten 

teologis tanpa mengaitkannya dengan pengalaman hidup anak—termasuk pengalaman 

digital—berisiko kehilangan daya formatifnya. Integrasi teori belajar memungkinkan 

kurikulum dirancang secara holistik: pendekatan kognitif menolong anak memahami 

nilai iman secara rasional, pendekatan behavioristik membangun kebiasaan karakter 

melalui praktik yang konsisten, dan pendekatan konstruktivistik memberi ruang bagi 

dialog serta refleksi iman yang kontekstual.8 

Ketiga, implikasi pada peran dan kompetensi pendidik PAK. Guru PAK tidak hanya 

berfungsi sebagai pengajar materi, melainkan sebagai formator iman dan karakter. Dalam 

konteks ini, kompetensi pendidik mencakup integrasi pengetahuan teologis, kepekaan 

pedagogis, dan spiritualitas pribadi. James K. A. Smith menegaskan bahwa manusia 

dibentuk terutama oleh praktik yang membentuk orientasi kasih dan komitmen hidup.9 

Oleh karena itu, pendidik PAK perlu menjadi teladan hidup yang secara implisit 

membentuk karakter anak melalui relasi, keteladanan, dan konsistensi iman. Penguasaan 

teknologi digital penting, tetapi harus disertai literasi digital yang kritis dan etis agar 

teknologi tidak menggeser tujuan formasi iman. 

                                            
6 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom (Grand Rapids: Baker Academic, 2016), 56–62. 
7 Nicholas Wolterstorff, Educating for Life (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 83–87. 
8 Nicholas Wolterstorff, Educating for Life (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 83–87. 
9 Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 132–138. 



Jurnal Murid Kristus 
 

Keempat, implikasi pada praktik pembelajaran di ruang kelas dan lingkungan 

belajar. Pendidikan karakter anak dalam PAK perlu diwujudkan melalui praktik 

pembelajaran yang relasional, dialogis, dan praksis. Anak perlu dilibatkan dalam refleksi 

iman, dialog etis, dan pengalaman belajar yang bermakna. Dalam era Society 5.0, 

pembelajaran daring dan luring perlu dipadukan secara bijaksana untuk mendukung 

pembentukan karakter, bukan sekadar efisiensi pembelajaran. Pendidikan iman yang 

kehilangan dimensi relasional berisiko melahirkan iman yang dangkal dan rapuh.10 

Kelima, implikasi pada orientasi institusional lembaga pendidikan Kristen. 

Lembaga pendidikan Kristen perlu menempatkan Pendidikan Agama Kristen sebagai 

sistem pelayanan iman yang strategis, bukan sekadar mata pelajaran kurikuler. Inovasi 

pembelajaran harus dipahami sebagai upaya memperkuat sinergi antara tujuan, 

kurikulum, dan praktik pembelajaran, sehingga teknologi sungguh melayani formasi 

iman dan karakter anak.11 

KESIMPULAN 

Artikel ini menegaskan bahwa pendidikan karakter anak dalam Pendidikan Agama 

Kristen di era Society 5.0 membutuhkan fondasi normatif yang kokoh, yakni aksiologi 

teologi. Pendidikan iman tidak dapat direduksi menjadi aktivitas pedagogis teknis atau 

adaptasi teknologi semata, melainkan harus dipahami sebagai praksis formasi iman yang 

berorientasi pada nilai, makna, dan tujuan hidup di hadapan Allah. Aksiologi teologi 

berperan menentukan arah dan kualitas pendidikan karakter, sehingga PAK tetap setia 

pada panggilan teologisnya di tengah perubahan sosial dan digital. 

Kajian ini menunjukkan bahwa teori belajar kognitif, behavioristik, dan 

konstruktivistik dapat berfungsi sebagai variabel pedagogis strategis apabila 

diintegrasikan secara kritis dalam kerangka aksiologi teologi. Pendekatan kognitif 

membentuk kesadaran moral dan refleksi iman, pendekatan behavioristik membangun 

kebiasaan karakter melalui praktik hidup yang konsisten, dan pendekatan 

konstruktivistik membentuk makna serta identitas iman anak melalui dialog dan 

pengalaman kontekstual. Sintesis ketiganya menghasilkan model pedagogis formatif yang 

menyentuh dimensi kognitif, afektif, dan praksis secara utuh. 

Dalam konteks Society 5.0 yang ditandai oleh percepatan sosial, fragmentasi 

makna, dan pluralitas nilai, Pendidikan Agama Kristen dipanggil untuk menghadirkan 

pendidikan karakter yang reflektif, relasional, dan transformatif. Tanpa refleksi aksiologis 

dan integrasi pedagogis yang memadai, pendidikan iman berisiko kehilangan daya 

ubahnya dan terjebak dalam pragmatisme pendidikan. Sebaliknya, PAK yang berakar 

pada aksiologi teologi dan didukung oleh integrasi teori belajar yang bijaksana dapat 

membentuk karakter anak yang beriman dewasa, beretika, dan bertanggung jawab dalam 

menghadapi kompleksitas kehidupan di era Society 5.0. 

                                            
10 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom (Grand Rapids: Baker Academic, 2016), 56–62. 
11 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007), 299–305. 



Jurnal Murid Kristus 
 

Daftar Pustaka 

Barna Group. Faith in a Digital Age. Ventura, CA: Barna, 2020. 

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Jossey-Bass, 2011. 

Holmes, Arthur F. Contours of a World View. Grand Rapids: Eerdmans, 1984. 

Pew Research Center. The Future of World Religions. Washington, DC: Pew Research 
Center, 2018. 

Rosa, Hartmut. Social Acceleration: A New Theory of Modernity. New York: Columbia 
University Press, 2013. 

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom. Grand Rapids: Baker Academic, 2016. 

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007. 

Twenge, Jean M. iGen. New York: Atria Books, 2017. 

UNESCO. Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO, 2021. 

Waltke, Bruce K. The Book of Proverbs: Chapters 1–15. Grand Rapids: Eerdmans, 2004. 

Willard, Dallas. The Great Omission. San Francisco: HarperOne, 2006. 

Wolterstorff, Nicholas. Educating for Life. Grand Rapids: Baker Academic, 2004. 

 


