P
(..:::;nu;t;fJurnal Murid Kristus

Aksiologi Teologi dan Integrasi Teori Belajar Kognitif,
Behavioristik, dan Konstruktivistik dalam Pendidikan
Karakter Anak di Era Society 5.0

Jeane Anne Kaawoan
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

Angelina Lidia Kosakoy
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

The development of Society 5.0 has brought fundamental changes in the ways people
learn, relate, and form character. Children grow within digital environments marked by
information overload, social acceleration, and value pluralism that often conflicts with
Christian faith values. In this context, Christian Religious Education (CRE) faces serious
challenges, including value crises, fragmentation of meaning, and the tendency to reduce
faith education to technical and cognitive pedagogical activities. This article examines
theological axiology as a normative foundation for character education in Christian
Religious Education within the context of Society 5.0, positioning the integration of
cognitive, behaviorist, and constructivist learning theories as strategic pedagogical
variables. Employing a qualitative-descriptive approach, this study draws on literature in
theological education, Christian philosophy of education, learning theories, virtue ethics,
and biblical studies, and is strengthened by contextual data from international research
reports. The findings indicate that character education in Christian Religious Education
cannot be reduced to methodological effectiveness or technological adaptation alone, but
must be rooted in formative theological values and embodied through a synthesis of
learning theories that address cognitive understanding, habitual practices, and the
formation of faith-based meaning. The article argues that theological axiology plays a
decisive role in shaping the direction, content, and purpose of character education, ensuring
its faithfulness to Christian beliefs and its relevance within the context of Society 5.0.

Keywords: Theological Axiology, Christian Religious Education, Child Character Education,
Learning Theories, Society 5.0.

ABSTRAK

Perkembangan Society 5.0 menghadirkan perubahan mendasar dalam cara
manusia belajar, berelasi, dan membentuk karakter. Anak-anak bertumbuh dalam
lingkungan digital yang sarat informasi, percepatan sosial, dan pluralitas nilai yang sering
kali tidak sejalan dengan nilai-nilai iman Kristen. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama
Kristen (PAK) menghadapi tantangan serius berupa krisis nilai, fragmentasi makna, serta
kecenderungan reduksi pendidikan iman menjadi aktivitas pedagogis teknis dan kognitif.
Artikel ini bertujuan mengkaji aksiologi teologi sebagai fondasi normatif dalam



et
gt
& 2,

N

K(..:.r.:,m;:giilurnal Murid Kristus
pendidikan karakter anak di era Society 5.0 dengan menempatkan integrasi teori belajar
kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik sebagai variabel pedagogis strategis.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka teologi
pendidikan, filsafat pendidikan Kristen, teori belajar, etika kebajikan, dan pendalaman
biblika, serta diperkuat oleh data kontekstual darilaporan riset internasional. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pendidikan karakter anak dalam PAK tidak dapat direduksi pada
efektivitas metode atau adaptasi teknologi semata, melainkan harus berakar pada nilai
teologis yang formatif dan terwujud melalui sintesis teori belajar yang menyentuh
dimensi kognitif, kebiasaan hidup, dan pembentukan makna iman. Artikel ini
menegaskan bahwa aksiologi teologi berperan menentukan arah, isi, dan tujuan
pendidikan karakter anak agar tetap setia pada iman Kristen dan relevan dalam konteks
Society 5.0.

Kata Kunci: Aksiologi Teologi, Pendidikan Agama Kristen, Pendidikan Karakter Anak,
Teori Belajar, Society 5.0.

PENDAHULUAN

Era Society 5.0 menandai fase baru dalam relasi antara manusia dan teknologi.
Berbeda dengan era digital sebelumnya yang menekankan efisiensi dan otomatisasi,
Society 5.0 mengintegrasikan teknologi digital, kecerdasan buatan, dan kehidupan
manusia secara menyeluruh. Perubahan ini membentuk cara anak belajar, berelasi, serta
membangun identitas dan karakter. Namun, di balik potensi inovasi tersebut, Society 5.0
juga membawa risiko krisis nilai, fragmentasi makna, dan kedangkalan refleksi hidup,
terutama bagi generasi anak yang sedang berada dalam tahap pembentukan karakter.1

Dalam konteks pendidikan, UNESCO mencatat bahwa sistem pendidikan global
semakin berorientasi pada keterampilan teknis, literasi digital, dan capaian kognitif,
sementara dimensi nilai dan pembentukan karakter cenderung terpinggirkan.? Kondisi
ini berdampak langsung pada pendidikan agama, termasuk Pendidikan Agama Kristen
(PAK), yang berisiko direduksi menjadi mata pelajaran kognitif atau aktivitas pedagogis
teknis tanpa daya formasi iman yang mendalam.

Pendidikan Agama Kristen sejatinya memiliki mandat yang melampaui
pengajaran pengetahuan religius. PAK dipanggil untuk membentuk iman, karakter, dan
orientasi hidup anak di hadapan Allah dan dunia. Namun, dalam praktiknya, pendidikan
karakter dalam PAK sering kali terjebak dalam pendekatan moralistik, indoktrinatif, atau
pragmatis. Di satu sisi, PAK dapat menekankan hafalan doktrin dan aturan moral tanpa
refleksi kritis; di sisi lain, PAK dapat mengorbankan kebenaran iman demi relevansi
kontekstual. Ketegangan ini menunjukkan perlunya fondasi normatif yang kuat dalam
merancang pendidikan karakter anak.

! Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New Theory of Modernity (New York: Columbia University
Press, 2013), 45-48.
2 UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021), 16-18.



et
gt
& 2,

Fy E"“
(..:.r.:,m;:gillurnal Murid Kristus
Artikel ini berangkat dari tesis bahwa aksiologi teologi merupakan fondasi

normatif yang menentukan arah dan makna pendidikan karakter anak dalam Pendidikan
Agama Kristen, khususnya di era Society 5.0. Selain itu, artikel ini menegaskan bahwa
teori belajar—kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik—perlu dipahami sebagai
variabel pedagogis yang tidak netral, melainkan harus diintegrasikan secara kritis dalam
kerangka nilai teologis. Dengan demikian, pendidikan karakter anak dalam PAK tidak
hanya efektif secara pedagogis, tetapi juga setia secara teologis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui metode studi
pustaka. Sumber data utama mencakup literatur teologi pendidikan, filsafat pendidikan
Kristen, teori belajar kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik, serta kajian etika
kebajikan dan Pendidikan Agama Kristen kontemporer. Selain itu, artikel ini juga
memanfaatkan teks Alkitab Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru sebagai sumber
akademik teologis, dengan pendalaman makna teks dan istilah bahasa asli bila relevan.

Untuk memperkuat relevansi kontekstual, penelitian ini didukung oleh data
kuantitatif dari laporan riset internasional, seperti UNESCO, Pew Research Center, dan
Barna Group, yang menggambarkan kondisi pendidikan, perkembangan karakter, dan
tantangan iman anak di era digital. Analisis dilakukan secara konseptual, reflektif, dan
sintesis teologis untuk merumuskan kerangka aksiologis pendidikan karakter anak dalam
PAK pada era Society 5.0.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Aksiologi Teologi sebagai Fondasi Pendidikan Karakter Anak

Dalam filsafat, aksiologi dipahami sebagai cabang ilmu yang membahas nilai,
kegunaan, dan tujuan pengetahuan. Jika ontologi menanyakan apa yang ada dan
epistemologi menanyakan bagaimana pengetahuan diperoleh, maka aksiologi
menanyakan untuk apa pengetahuan itu digunakan dan nilai apa yang diwujudkan
melalui pengetahuan tersebut. Dalam konteks pendidikan, aksiologi menegaskan bahwa
pendidikan tidak pernah bersifat netral, melainkan selalu membawa orientasi nilai
tertentu.3

Arthur F. Holmes menekankan bahwa setiap sistem pendidikan beroperasi dalam
kerangka worldview yang membentuk cara pandang terhadap realitas, kebenaran, dan
tujuan hidup.* Ketika pendidikan kehilangan kesadaran aksiologisnya, pengetahuan
berisiko digunakan secara instrumental dan terlepas dari tanggung jawab moral. Dalam
pendidikan modern, nilai sering direduksi menjadi utilitas—pengetahuan dianggap
bernilai sejauh dapat digunakan secara praktis dan cepat. Paradigma ini berdampak
langsung pada pendidikan karakter, yang kerap dipahami sebagai pelatihan perilaku atau
keterampilan sosial, bukan pembentukan orientasi hidup yang mendalam.

3 John Dewey, Democracy and Education (New York: Macmillan, 1916), 87—90.



et
gt
& 2,

Fy E"“
(..:.r.:,m;:gillurnal Murid Kristus
Dalam konteks teologi Kristen, aksiologi menempatkan teologi sebagai

pengetahuan yang sarat nilai (value-laden knowledge). Teologi Kristen tidak dimaksudkan
sebagai sistem konsep abstrak, melainkan sebagai refleksi iman atas wahyu Allah yang
membentuk kehidupan umat-Nya. Oleh karena itu, nilai teologi tidak diukur terutama
dari kecanggihan konseptual, tetapi dari daya formatif dan transformatifnya dalam
membentuk karakter dan praksis hidup orang percaya.

Dalam Pendidikan Agama Kristen, pendekatan aksiologis menegaskan bahwa
pendidikan iman selalu memiliki tujuan formatif. Teologi bukan hanya something to be
known, tetapi something to be lived. Pendidikan karakter anak dalam PAK tidak dapat
dilepaskan dari nilai-nilai teologis yang menjadi dasar iman Kristen, seperti kasih,
keadilan, kesetiaan, dan tanggung jawab. Tanpa refleksi aksiologis, pendidikan karakter
berisiko terjebak dalam moralitas dangkal atau relativisme nilai yang tidak memiliki
pijakan normatif yang kokoh.

Integrasi Teori Belajar dalam Pendidikan Karakter Anak: Perspektif Teologis dan
Pedagogis

Dalam kerangka aksiologi teologi, teori belajar tidak dapat diperlakukan sebagai
perangkat pedagogis yang netral dan bebas nilai. Setiap teori belajar membawa asumsi
tertentu tentang hakikat manusia, proses pembelajaran, serta tujuan pendidikan. Oleh
karena itu, integrasi teori belajar dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) harus dilakukan
secara Kritis dan reflektif, dengan mempertimbangkan kesesuaiannya dengan tujuan
teologis pendidikan iman, khususnya pembentukan karakter anak.

Artikel ini memposisikan teori belajar kognitif, behavioristik, dan konstruktivistik
sebagai variabel pedagogis intervening yang menjembatani nilai teologis (aksiologi)
dengan praksis pendidikan karakter anak di era Society 5.0. Ketiga teori ini tidak
dipertentangkan, melainkan disintesiskan secara teologis agar mampu mendukung
formasi iman yang utuh.

Teori Belajar Kognitif sebagai Variabel Pembentukan Kesadaran Moral

Teori belajar kognitif menekankan bahwa belajar merupakan proses mental aktif
yang melibatkan pemahaman, penalaran, dan refleksi. Dalam pendidikan karakter anak,
teori ini berfungsi sebagai variabel pembentuk kesadaran moral dan refleksi iman. Anak
tidak hanya diajak mengetahui apa yang benar atau salah, tetapi memahami alasan moral
dan teologis di balik nilai-nilai tersebut.

Dalam perspektif iman Kristen, karakter tidak dapat dibentuk tanpa pemahaman
yang bermakna tentang kebenaran. Alkitab menegaskan bahwa pengetahuan sejati selalu
terkait dengan hikmat dan relasi yang benar dengan Allah. Amsal 1:7 menyatakan bahwa
“takut akan TUHAN adalah permulaan pengetahuan.” Istilah Ibrani yir’ah tidak menunjuk
pada rasa takut emosional, melainkan sikap hormat, ketaatan, dan relasi yang benar



(..:.r.:,:,:gidurnal Murid Kristus
i
dengan Allah.* Pengetahuan yang terlepas dari yir'‘ah kehilangan dimensi moral dan
spiritualnya.

Pendekatan kognitif dalam PAK menolong anak mengaitkan ajaran iman dengan
realitas hidup mereka, termasuk pengalaman digital yang mereka alami setiap hari. Anak
diajak berpikir kritis tentang nilai, kebenaran, dan tanggung jawab hidup dalam terang
iman Kristen. Namun, apabila teori belajar kognitif berdiri sendiri, pendidikan iman
berisiko jatuh ke dalam rasionalisme teologis, yakni penekanan berlebihan pada
pemahaman konseptual tanpa pembentukan sikap dan kebiasaan hidup yang sesuai.

Oleh karena itu, teori belajar kognitif perlu ditempatkan dalam kerangka aksiologi
teologi yang menegaskan bahwa pemahaman iman diarahkan pada transformasi hidup,
bukan sekadar penguasaan konsep. Kesadaran moral yang dibentuk melalui pendekatan
kognitif harus diintegrasikan dengan pembiasaan praktik dan pembentukan makna iman.

Teori Belajar Behavioristik sebagai Variabel Pembiasaan Karakter

Teori belajar behavioristik menekankan peran stimulus, respons, dan penguatan
dalam membentuk perilaku. Dalam konteks pendidikan karakter anak, teori ini berfungsi
sebagai variabel pembiasaan karakter, terutama pada tahap awal perkembangan.
Pembentukan disiplin, tanggung jawab, dan kebiasaan hidup yang baik sering kali
memerlukan struktur, konsistensi, dan penguatan yang jelas.

Dalam perspektif iman Kristen, pembiasaan praktik hidup memiliki peran penting
dalam pembentukan karakter. Alkitab berulang kali menekankan pentingnya pengajaran
yang dilakukan secara terus-menerus dan konsisten. Ulangan 6:5-9 menempatkan
pendidikan iman dalam kerangka kehidupan sehari-hari, di mana nilai-nilai iman
diajarkan melalui pengulangan, keteladanan, dan pembiasaan dalam konteks keluarga
dan komunitas. Prinsip ini menunjukkan bahwa pembentukan karakter tidak terjadi
secara instan, melainkan melalui praktik hidup yang dihidupi secara berulang.

Namun, dari sudut pandang teologi Kristen, pembentukan karakter tidak dapat
direduksi menjadi perubahan perilaku eksternal semata. Rasul Paulus menegaskan
bahwa transformasi sejati berakar pada pembaruan batin, bukan sekadar kepatuhan
lahiriah (Rm. 12:2). Oleh karena itu, teori belajar behavioristik perlu diposisikan secara
kritis dalam Pendidikan Agama Kristen. Pendekatan ini berguna untuk membentuk
kebiasaan awal, tetapi harus diintegrasikan dengan refleksi iman dan pembaruan hati
oleh Roh Kudus.

Dalam konteks Society 5.0, pendekatan behavioristik juga perlu dikaji ulang.
Lingkungan digital sering kali membentuk perilaku anak melalui mekanisme penguatan
instan, seperti likes, views, dan notifikasi. Pendidikan karakter anak dalam PAK harus

4 Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1-15 (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 88-90.



(..:.r.:,:,:gidurnal Murid Kristus
i
membantu anak membangun kebiasaan yang tidak dikendalikan oleh penguatan digital
semata, tetapi oleh nilai iman dan tanggung jawab etis.>

Teori Belajar Konstruktivistik sebagai Variabel Formasi Makna dan Identitas

Teori belajar konstruktivistik menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif
yang membangun pengetahuan dan makna melalui pengalaman, dialog, dan refleksi.
Dalam Pendidikan Agama Kristen, teori ini berfungsi sebagai variabel formasi makna dan
identitas iman. Anak tidak diperlakukan sebagai penerima pasif ajaran, melainkan
sebagai pribadi yang sedang membangun pemahaman iman dalam konteks hidupnya.

Pendekatan konstruktivistik sangat relevan dalam konteks Society 5.0, di mana
anak hidup dalam lingkungan yang kompleks, plural, dan sarat informasi. Pendidikan
iman perlu memberi ruang bagi pertanyaan, dialog, dan refleksi kritis agar iman anak
tidak bersifat dangkal atau rapuh. Dalam Injil, Yesus sering menggunakan perumpamaan
dan pertanyaan reflektif sebagai sarana pedagogis. Pendekatan ini mendorong pendengar
untuk membangun pemahaman iman yang personal dan bermakna, bukan sekadar
menerima jawaban siap pakai.

Dalam Injil Yohanes, kebenaran (alétheia) dipahami sebagai realitas relasional
yang memerdekakan (Yoh. 8:32). Kebenaran bukan sekadar proposisi, tetapi relasi hidup
dengan Kristus yang membentuk identitas dan orientasi hidup. Pendidikan karakter anak
yang berakar pada pendekatan konstruktivistik menolong anak membangun identitas
iman melalui relasi, pengalaman, dan refleksi yang terus-menerus.

Namun, konstruktivisme juga memiliki potensi risiko apabila dilepaskan dari
kerangka normatif teologi Kristen. Tanpa bingkai aksiologis yang jelas, proses konstruksi
makna dapat jatuh ke dalam relativisme iman, di mana kebenaran dipahami semata-mata
sebagai konstruksi subjektif. Oleh karena itu, teori belajar konstruktivistik dalam PAK
harus diarahkan oleh aksiologi teologi yang menempatkan wahyu Allah sebagai sumber
normatif kebenaran.

Sintesis Teori Belajar dalam Kerangka Aksiologi Teologi

Dalam perspektif Pendidikan Agama Kristen, teori belajar kognitif, behavioristik,
dan konstruktivistik tidak diperlakukan sebagai pendekatan yang saling bersaing,
melainkan sebagai variabel pedagogis yang saling melengkapi. Teori kognitif membentuk
kesadaran moral dan refleksi iman, teori behavioristik membangun kebiasaan karakter
melalui praktik yang konsisten, dan teori konstruktivistik membentuk makna serta
identitas iman melalui dialog dan pengalaman.

Sintesis ketiga teori ini menghasilkan model pedagogis formatif yang selaras
dengan aksiologi teologi Kristen. Model ini menegaskan bahwa pendidikan karakter anak
dalam PAK bukan sekadar proses kognitif, bukan pula sekadar pembiasaan perilaku,

5 Jean M. Twenge, iGen (New York: Atria Books, 2017), 112—118.



(..:.r.:,m;:gillurnal Murid Kristus
melainkan proses formasi iman yang menyentuh pikiran, kebiasaan, dan identitas secara
utuh.6

Dalam konteks Society 5.0, sintesis ini menjadi semakin penting karena
kompleksitas tantangan moral dan spiritual yang dihadapi anak. Pendidikan karakter
yang berakar pada aksiologi teologi dan didukung oleh integrasi teori belajar yang
reflektif memungkinkan PAK menjalankan perannya sebagai pelayanan iman yang
transformatif, relevan, dan setia pada Injil.

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen

Integrasi aksiologi teologi dengan teori belajar kognitif, behavioristik, dan
konstruktivistik memiliki implikasi langsung bagi praksis Pendidikan Agama Kristen,
khususnya dalam pembentukan karakter anak di era Society 5.0. Pertama, implikasi pada
perumusan tujuan pendidikan. Tujuan PAK tidak dapat direduksi menjadi capaian
kognitif atau literasi digital semata, melainkan harus dirumuskan secara teologis sebagai
formasi iman dan karakter yang berorientasi pada kesetiaan kepada Allah dan tanggung
jawab etis di tengah dunia digital. Aksiologi teologi menegaskan bahwa tujuan pendidikan
iman bersifat normatif dan transformatif, sehingga setiap strategi pedagogis harus diuji
berdasarkan kesesuaiannya dengan tujuan tersebut.”

Kedua, implikasi pada pengembangan kurikulum PAK. Kurikulum perlu dipahami
sebagai kerangka formatif yang mengintegrasikan pemahaman iman, pembiasaan praktik
hidup, dan pembentukan makna iman. Kurikulum PAK yang hanya menekankan konten
teologis tanpa mengaitkannya dengan pengalaman hidup anak—termasuk pengalaman
digital—berisiko kehilangan daya formatifnya. Integrasi teori belajar memungkinkan
kurikulum dirancang secara holistik: pendekatan kognitif menolong anak memahami
nilai iman secara rasional, pendekatan behavioristik membangun kebiasaan karakter
melalui praktik yang konsisten, dan pendekatan konstruktivistik memberi ruang bagi
dialog serta refleksi iman yang kontekstual.8

Ketiga, implikasi pada peran dan kompetensi pendidik PAK. Guru PAK tidak hanya
berfungsi sebagai pengajar materi, melainkan sebagai formator iman dan karakter. Dalam
konteks ini, kompetensi pendidik mencakup integrasi pengetahuan teologis, kepekaan
pedagogis, dan spiritualitas pribadi. James K. A. Smith menegaskan bahwa manusia
dibentuk terutama oleh praktik yang membentuk orientasi kasih dan komitmen hidup.®
Oleh karena itu, pendidik PAK perlu menjadi teladan hidup yang secara implisit
membentuk karakter anak melalui relasi, keteladanan, dan konsistensi iman. Penguasaan
teknologi digital penting, tetapi harus disertai literasi digital yang kritis dan etis agar
teknologi tidak menggeser tujuan formasi iman.

6 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom (Grand Rapids: Baker Academic, 2016), 56-62.

" Nicholas Wolterstorff, Educating for Life (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 83-87.

8 Nicholas Wolterstorff, Educating for Life (Grand Rapids: Baker Academic, 2004), 83-87.

® Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 132—138.



Keempat, implikasi pada praktik pembelajaran di ruang kelas dan lingkungan
belajar. Pendidikan karakter anak dalam PAK perlu diwujudkan melalui praktik
pembelajaran yang relasional, dialogis, dan praksis. Anak perlu dilibatkan dalam refleksi
iman, dialog etis, dan pengalaman belajar yang bermakna. Dalam era Society 5.0,
pembelajaran daring dan luring perlu dipadukan secara bijaksana untuk mendukung
pembentukan karakter, bukan sekadar efisiensi pembelajaran. Pendidikan iman yang
kehilangan dimensi relasional berisiko melahirkan iman yang dangkal dan rapuh.1?

Kelima, implikasi pada orientasi institusional lembaga pendidikan Kristen.
Lembaga pendidikan Kristen perlu menempatkan Pendidikan Agama Kristen sebagai
sistem pelayanan iman yang strategis, bukan sekadar mata pelajaran kurikuler. Inovasi
pembelajaran harus dipahami sebagai upaya memperkuat sinergi antara tujuan,
kurikulum, dan praktik pembelajaran, sehingga teknologi sungguh melayani formasi
iman dan karakter anak.!!

KESIMPULAN

Artikel ini menegaskan bahwa pendidikan karakter anak dalam Pendidikan Agama
Kristen di era Society 5.0 membutuhkan fondasi normatif yang kokoh, yakni aksiologi
teologi. Pendidikan iman tidak dapat direduksi menjadi aktivitas pedagogis teknis atau
adaptasi teknologi semata, melainkan harus dipahami sebagai praksis formasi iman yang
berorientasi pada nilai, makna, dan tujuan hidup di hadapan Allah. Aksiologi teologi
berperan menentukan arah dan kualitas pendidikan karakter, sehingga PAK tetap setia
pada panggilan teologisnya di tengah perubahan sosial dan digital.

Kajian ini menunjukkan bahwa teori belajar kognitif, behavioristik, dan
konstruktivistik dapat berfungsi sebagai variabel pedagogis strategis apabila
diintegrasikan secara kritis dalam kerangka aksiologi teologi. Pendekatan kognitif
membentuk kesadaran moral dan refleksi iman, pendekatan behavioristik membangun
kebiasaan karakter melalui praktik hidup yang konsisten, dan pendekatan
konstruktivistik membentuk makna serta identitas iman anak melalui dialog dan
pengalaman kontekstual. Sintesis ketiganya menghasilkan model pedagogis formatifyang
menyentuh dimensi kognitif, afektif, dan praksis secara utuh.

Dalam konteks Society 5.0 yang ditandai oleh percepatan sosial, fragmentasi
makna, dan pluralitas nilai, Pendidikan Agama Kristen dipanggil untuk menghadirkan
pendidikan karakter yang reflektif, relasional, dan transformatif. Tanpa refleksi aksiologis
dan integrasi pedagogis yang memadai, pendidikan iman berisiko kehilangan daya
ubahnya dan terjebak dalam pragmatisme pendidikan. Sebaliknya, PAK yang berakar
pada aksiologi teologi dan didukung oleh integrasi teori belajar yang bijaksana dapat
membentuk karakter anak yang beriman dewasa, beretika, dan bertanggung jawab dalam
menghadapi kompleksitas kehidupan di era Society 5.0.

10 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom (Grand Rapids: Baker Academic, 2016), 56-62.
11 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007), 299-305.



.
(..:.'.:,m;:gﬁfJurnal Murid Kristus
=

Daftar Pustaka

Barna Group. Faith in a Digital Age. Ventura, CA: Barna, 2020.
Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Jossey-Bass, 2011.
Holmes, Arthur F. Contours of a World View. Grand Rapids: Eerdmans, 1984.

Pew Research Center. The Future of World Religions. Washington, DC: Pew Research
Center, 2018.

Rosa, Hartmut. Social Acceleration: A New Theory of Modernity. New York: Columbia
University Press, 2013.

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom. Grand Rapids: Baker Academic, 2016.

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007.
Twenge, Jean M. iGen. New York: Atria Books, 2017.

UNESCO. Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO, 2021.

Waltke, Bruce K. The Book of Proverbs: Chapters 1-15. Grand Rapids: Eerdmans, 2004.
Willard, Dallas. The Great Omission. San Francisco: HarperOne, 2006.

Wolterstorff, Nicholas. Educating for Life. Grand Rapids: Baker Academic, 2004.



