Y
.-\ Jurnal Murid Kristus

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen dalam Kerangka
Pendidikan Karakter 5.0: Analisis Formatif Implementasi
Kurikulum Merdeka di SMP dan SMA

Hostine Karundeng
STT Rumah Murid Kristus

Afriendli Sinaulan
STT Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

Educational transformation in the era of Character Education 5.0 demands that
curricula move beyond an exclusive orientation toward the mastery of knowledge and
technical skills, toward the formation of holistic, reflective, and meaningful character. In this
context, Christian Religious Education (PAK) holds a strategic position, as it is intrinsically
oriented toward the formation of students’ faith, moral life, and character. However, the
implementation of the PAK curriculum in schools is still frequently reduced to administrative
and cognitive dimensions, thereby losing its formative power. This article aims to analyze
the PAK curriculum as a formative framework for students’ character formation within the
perspective of Character Education 5.0, particularly in the implementation of the Merdeka
Curriculum at the junior and senior secondary school levels. This study employs a qualitative
approach using a critical literature review of scholarly works in the fields of curriculum
studies, character education, and Christian educational theology. The findings indicate that
when the PAK curriculum is designed on solid biblical-theological foundations and
developed through reflective pedagogy, it functions as a strategic instrument of Character
Education 5.0 by integrating faith, morality, critical reasoning, creativity, and social
responsibility. This article affirms that PAK is not merely a supporting subject, but a core
element in strengthening students’ character in the contemporary educational context.

Keywords: PAK curriculum, Character Education 5.0, Merdeka Curriculum, character
formation, Christian morality

ABSTRAK

Transformasi pendidikan pada era Pendidikan Karakter 5.0 menuntut kurikulum
tidak lagi berorientasi semata pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan teknis,
melainkan pada pembentukan karakter yang utuh, reflektif, dan bermakna. Dalam
konteks ini, Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki posisi strategis karena secara
hakiki berorientasi pada pembentukan iman, moral, dan karakter peserta didik. Namun,
implementasi kurikulum PAK di sekolah masih kerap direduksi secara administratif dan
kognitif, sehingga kehilangan daya formatifnya. Artikel ini bertujuan menganalisis
kurikulum PAK sebagai kerangka formatif pembentukan karakter peserta didik dalam
perspektif Pendidikan Karakter 5.0, khususnya dalam implementasi Kurikulum Merdeka



pada jenjang SMP dan SMA. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode studi kepustakaan kritis terhadap literatur ahli di bidang kurikulum, pendidikan
karakter, dan teologi pendidikan Kristen. Hasil kajian menunjukkan bahwa kurikulum
PAK, apabila dirancang secara biblika-teologis dan dikembangkan melalui pedagogi
reflektif, berfungsi sebagai instrumen strategis Pendidikan Karakter 5.0 yang
mengintegrasikan iman, moral, nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab sosial. Artikel
ini menegaskan bahwa PAK bukan sekadar mata pelajaran pendukung, melainkan elemen
inti dalam penguatan karakter peserta didik di era pendidikan mutakhir.

Kata Kunci: kurikulum PAK, Pendidikan Karakter 5.0, Kurikulum Merdeka, pembentukan
karakter, moral kristiani

PENDAHULUAN

Krisis moral yang dialami peserta didik dalam konteks pendidikan modern
menunjukkan bahwa pendidikan sering kali gagal menjalankan fungsi formatifnya secara
utuh. Orientasi pendidikan cenderung diarahkan pada pencapaian akademik,
penguasaan kompetensi teknis, dan keberhasilan kognitif yang terukur, sementara
pembentukan karakter dan moral ditempatkan sebagai tujuan implisit yang tidak
dirancang secara sistematis.! Akibatnya, proses pendidikan menghasilkan peserta didik
yang berkembang secara intelektual, namun tidak selalu disertai dengan kematangan
moral dan spiritual yang memadai. Kondisi ini semakin nyata di tengah kompleksitas
kehidupan sosial, kemajuan teknologi, dan tantangan etis yang dihadapi generasi muda
saat ini.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), situasi tersebut menghadirkan
sebuah paradoks yang serius. Secara normatif, PAK diarahkan pada pembentukan
karakter dan kehidupan moral kristiani yang berakar pada iman kepada Kristus. Namun,
dalam praktik pembelajaran di sekolah, PAK sering terjebak pada pendekatan
instruksional yang bersifat informatif dan kognitif.2 Pembelajaran PAK kerap diukur
melalui penguasaan konsep, hafalan ayat, dan pencapaian nilai akademik, sementara
dimensi formasi iman dan karakter tidak dirancang secara eksplisit. Akibatnya, PAK
berisiko direduksi menjadi mata pelajaran agama yang menekankan pengetahuan
tentang iman, bukan pembentukan kehidupan beriman.

Salah satu akar persoalan tersebut terletak pada cara kurikulum dipahami dan
diimplementasikan. Kurikulum sering direduksi menjadi dokumen administratif yang
berfungsi sebagai panduan teknis pembelajaran, bukan sebagai kerangka formatif
pembentukan peserta didik. Padahal, dalam teori kurikulum modern, kurikulum
dipahami sebagai keseluruhan pengalaman belajar yang dirancang secara sadar dan
sistematis untuk mengarahkan perkembangan peserta didik menuju tujuan pendidikan

! Nel Noddings, Educating Moral People (New York: Teachers College Press, 2002), 17-20.
2 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017),
38-41.



tertentu.3 Pemahaman ini menegaskan bahwa kurikulum memiliki fungsi strategis dalam
membentuk orientasi hidup, nilai, dan karakter peserta didik.

Dalam konteks PAK, pengalaman belajar yang dirancang melalui kurikulum
seharusnya membentuk iman, moral, dan tanggung jawab sosial peserta didik secara
utuh. Kurikulum PAK tidak hanya mengatur apa yang diajarkan, tetapi juga membentuk
bagaimana peserta didik belajar, bersikap, dan bertindak dalam kehidupan nyata. Oleh
karena itu, artikel ini berangkat dari tesis bahwa kurikulum PAK merupakan kerangka
formatif yang menentukan kualitas implementasi Pendidikan Karakter 5.0 di sekolah,
khususnya dalam upaya membentuk peserta didik yang beriman, bermoral, Kkritis, dan
bertanggung jawab secara sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan kritis. Sumber data berupa karya ilmiah para ahli di bidang pengembangan
kurikulum, pendidikan karakter, pendidikan moral, dan teologi pendidikan Kristen.
Analisis dilakukan secara tematik dan reflektif untuk menilai keselarasan antara konsep
kurikulum PAK dan prinsip Pendidikan Karakter 5.0. Pendekatan ini memungkinkan
penyusunan argumen konseptual yang mendalam dan tidak bersifat normatif deskriptif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat Kurikulum PAK dalam Perspektif Pendidikan Karakter 5.0

Secara konseptual, kurikulum tidak dapat dipahami hanya sebagai kumpulan mata
pelajaran atau daftar materi ajar yang harus diselesaikan peserta didik, melainkan
sebagai lintasan formatif yang membentuk arah, proses, dan tujuan pendidikan.*
Kurikulum merepresentasikan pilihan-pilihan pedagogis yang secara sadar mengarahkan
perkembangan peserta didik menuju profil manusia yang diharapkan oleh suatu sistem
pendidikan. Dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK), lintasan formatif ini diarahkan pada
pembentukan murid Kristus yang dewasa dalam iman, karakter, dan tanggung jawab
hidup, bukan sekadar pada penguasaan pengetahuan keagamaan.

Pemahaman tersebut sejalan dengan paradigma Pendidikan Karakter 5.0 yang
menempatkan pembentukan manusia utuh sebagai inti pendidikan. Pendidikan Karakter
5.0 tidak hanya menekankan kecakapan akademik dan teknologis, tetapi juga integrasi
iman, moralitas, nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab sosial. Dalam kerangka ini,
kurikulum PAK memiliki relevansi strategis karena secara intrinsik berorientasi pada
pembentukan nilai dan karakter. Kurikulum PAK menjadi ruang di mana iman kristiani
diintegrasikan dengan realitas kehidupan, sehingga peserta didik dibimbing untuk
menghidupi nilai-nilai kristiani secara reflektif dan kontekstual.

3 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017),
38-41.
4 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 25-30.



Huebner menegaskan bahwa kurikulum pada hakikatnya merupakan moral
discourse, yakni ruang diskursus di mana nilai, makna, dan orientasi hidup dibentuk
secara sadar melalui pengalaman belajar.5 Perspektif ini menegaskan bahwa kurikulum
tidak pernah netral nilai, melainkan selalu mencerminkan visi antropologis dan etis
tertentu. Dalam konteks PAK, visi tersebut berakar pada pemahaman teologis tentang
manusia sebagai ciptaan Allah yang dipanggil untuk hidup dalam relasi dengan Allah,
sesama, dan ciptaan.

Dengan memahami kurikulum sebagai moral discourse, kurikulum PAK tidak lagi
dipandang sebagai instrumen teknis semata, tetapi sebagai medium formasi moral dan
spiritual. Setiap keputusan kurikuler—mulai dari perumusan tujuan pembelajaran,
pemilihan materi, strategi pedagogis, hingga bentuk evaluasi—membawa implikasi etis
yang memengaruhi pembentukan karakter peserta didik. Oleh karena itu, perencanaan
dan pengembangan kurikulum PAK menuntut kesadaran reflektif dari pendidik dan
pengembang kurikulum agar seluruh proses pembelajaran konsisten dengan tujuan
formasi iman dan karakter kristiani.

Dalam perspektif Pendidikan Karakter 5.0, hakikat kurikulum PAK terletak pada
kemampuannya mengintegrasikan iman dengan kompetensi abad ke-21 tanpa
kehilangan orientasi moral dan spiritual. Kurikulum PAK berfungsi sebagai kerangka
formatif yang menolong peserta didik menjadi pribadi yang beriman, kritis, kreatif, dan
bertanggung jawab secara sosial di tengah tantangan dunia modern.

Kurikulum Merdeka PAK sebagai Kerangka Formatif Karakter

Kurikulum Merdeka memberi ruang besar bagi pembelajaran yang berpusat pada
peserta didik dan relevan dengan konteks kehidupannya. Pendekatan ini menandai
pergeseran paradigma dari pembelajaran yang bersifat instruksional menuju
pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses
pembentukan diri. Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), pendekatan ini
memungkinkan integrasi iman Kristen dengan realitas sosial, budaya, dan ekologis yang
dihadapi peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Pembelajaran PAK tidak lagi
berhenti pada penguasaan konsep teologis, tetapi mengarahkan peserta didik untuk
merefleksikan dan menghidupi nilai-nilai kristiani secara kontekstual.

Van Brummelen menegaskan bahwa pembelajaran Kristen harus menolong
peserta didik melihat dunia sebagai arena panggilan moral, di mana iman diwujudkan
dalam tanggung jawab terhadap sesama dan ciptaan.® Perspektif ini mempertegas bahwa
PAK dalam Kurikulum Merdeka memiliki fungsi strategis dalam membentuk kesadaran
etis peserta didik. Iman Kristen dipahami bukan sekadar sebagai sistem kepercayaan
pribadi, tetapi sebagai dasar untuk bertindak secara bermoral dalam relasi sosial, budaya,
dan ekologis. Dengan demikian, pembelajaran PAK berkontribusi langsung pada tujuan

5 Dwayne Huebner, “Curriculum as Moral Discourse,” Educational Theory 35, no. 4 (1985): 355-365.
6 Harro Van Brummelen, Walking with God in the Classroom (Colorado Springs: Purposeful Design,
2009), 54-66.



Pendidikan Karakter 5.0 yang menekankan integrasi iman, nalar kritis, kreativitas, dan
tanggung jawab sosial.

Struktur capaian pembelajaran berbasis fase perkembangan peserta didik
mendukung pembentukan karakter secara bertahap dan berkelanjutan. Penjenjangan
pembelajaran berdasarkan fase perkembangan memungkinkan peserta didik mengalami
proses pertumbuhan iman dan moral yang sesuai dengan tahap psikologis dan sosialnya.
Pendekatan ini menegaskan bahwa pembentukan karakter bukan proses instan yang
dapat dicapai melalui satu atau dua kegiatan pembelajaran, melainkan perjalanan
formatif jangka panjang. Prinsip ini sejalan dengan Pendidikan Karakter 5.0 yang
menolak pendekatan instan dan menekankan pentingnya refleksi berkelanjutan dalam
proses pendidikan.

Asesmen PAK dan Transformasi Moral

Asesmen dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat dibatasi pada
pengukuran kognitif semata, karena tujuan fundamental PAK melampaui pencapaian
akademik dan berorientasi pada pembentukan iman serta moral peserta didik. Nel
Noddings menegaskan bahwa pendidikan moral menuntut penilaian terhadap sikap,
kepedulian, dan kualitas relasi peserta didik, sebab dimensi-dimensi inilah yang paling
otentik mencerminkan perkembangan moral seseorang.” Perspektif ini menantang
praktik asesmen tradisional yang cenderung mengukur “apa yang diketahui” peserta
didik, tetapi mengabaikan “siapa yang sedang dibentuk” melalui proses pembelajaran.

Oleh karena itu, asesmen dalam PAK perlu dirancang secara autentik agar mampu
menangkap perubahan sikap, orientasi nilai, dan perilaku hidup peserta didik. Asesmen
autentik menempatkan peserta didik sebagai subjek reflektif yang terlibat aktif dalam
proses evaluasi diri, bukan sekadar objek penilaian eksternal. Dengan pendekatan ini,
asesmen tidak diposisikan sebagai alat kontrol, melainkan sebagai sarana pedagogis
untuk mendukung pertumbuhan iman dan moral secara berkelanjutan.

Asesmen autentik melalui refleksi diri, proyek, dan observasi menjadi sarana
strategis pembentukan karakter karena mendorong peserta didik untuk mengevaluasi
dirinya secara jujur dan bertanggung jawab. Refleksi diri memungkinkan peserta didik
menyadari proses pertumbuhan iman, sikap moral, serta konsistensi antara keyakinan
dan tindakan hidupnya. Proses ini membantu peserta didik mengembangkan kesadaran
etis dan tanggung jawab personal sebagai pribadi beriman. Proyek pembelajaran, di sisi
lain, membuka ruang bagi peserta didik untuk menerapkan nilai-nilai kristiani dalam
tindakan nyata yang relevan dengan konteks sosial, budaya, dan ekologis. Melalui
keterlibatan aktif dalam proyek, peserta didik belajar bahwa iman tidak berhenti pada
pengakuan, tetapi diwujudkan dalam tindakan yang membawa dampak bagi sesama dan
lingkungan.

” Nel Noddings, Educating Moral People, 25-35



Sementara itu, observasi memberikan gambaran empiris mengenai
perkembangan sikap dan perilaku peserta didik dalam relasi sosial. Observasi
memungkinkan pendidik melihat konsistensi antara apa yang dipelajari dengan cara
peserta didik berinteraksi, mengambil keputusan, dan menyikapi perbedaan. Kombinasi
refleksi diri, proyek, dan observasi menegaskan bahwa pembentukan karakter
merupakan proses formatif yang berlangsung secara bertahap, kontekstual, dan
berkelanjutan.

Pendekatan asesmen ini sejalan dengan paradigma Pendidikan Karakter 5.0 yang
menempatkan asesmen sebagai alat pengambilan keputusan pedagogis untuk
pertumbuhan peserta didik, bukan sekadar alat seleksi akademik. Dalam kerangka ini,
asesmen berfungsi sebagai umpan balik formatif yang membantu pendidik
menyesuaikan strategi pembelajaran sesuai kebutuhan perkembangan peserta didik.
Dengan demikian, asesmen dalam PAK menjadi bagian integral dari proses transformasi
moral yang berkesinambungan dan bermakna.

Profil Karakter dan Integrasi Iman-Kewargaan

Dalam konteks Indonesia yang majemuk secara budaya, agama, dan sosial,
pembentukan karakter peserta didik tidak dapat dilepaskan dari dimensi kewargaan.
Nilai-nilai karakter kebangsaan memiliki irisan yang kuat dengan nilai moral kristiani,
terutama dalam aspek keadilan, kepedulian terhadap sesama, tanggung jawab sosial, dan
penghargaan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi fondasi
kehidupan berbangsa, tetapi juga merupakan ekspresi konkret dari iman Kristen yang
diwujudkan dalam relasi sosial. Oleh karena itu, pendidikan karakter dalam PAK harus
dipahami sebagai proses integratif yang mempersatukan iman dan tanggung jawab
kewargaan dalam kehidupan bersama.

James A. Banks menekankan bahwa pendidikan karakter harus membentuk
peserta didik sebagai pribadi bermoral sekaligus warga masyarakat yang bertanggung
jawab.8 Pandangan ini menegaskan bahwa pembentukan karakter tidak dapat dipisahkan
dari dimensi sosial dan kewargaan, sebab moralitas tidak hanya berkaitan dengan sikap
personal, tetapi juga dengan cara individu berpartisipasi dalam kehidupan publik. Dalam
masyarakat yang plural, pendidikan karakter dituntut untuk membekali peserta didik
dengan kemampuan bernalar etis, berdialog secara konstruktif, dan menghargai
perbedaan tanpa kehilangan identitas moralnya.

Dalam kerangka tersebut, Pendidikan Agama Kristen (PAK) berperan sebagai
wahana integratif yang menjembatani iman Kristen dengan tanggung jawab sosial dan
kebangsaan. Melalui PAK, peserta didik dibimbing untuk memahami bahwa iman
kristiani memiliki implikasi sosial yang nyata dan tidak berhenti pada ranah privat. Nilai-
nilai seperti kasih, keadilan, perdamaian, dan solidaritas tidak hanya diajarkan sebagai
konsep teologis, tetapi diinternalisasikan sebagai prinsip hidup yang menuntun tindakan

8 James A. Banks, Teaching Strategies for Moral Education (Boston: Allyn & Bacon, 2008), 101-112.



sosial. Dengan demikian, PAK menolong peserta didik mengaitkan penghayatan iman
dengan keterlibatan aktif dalam kehidupan masyarakat dan bangsa.

Integrasi iman dan kewargaan dalam PAK menjadi semakin relevan dalam konteks
Pendidikan Karakter 5.0, yang menuntut peserta didik menjadi pribadi yang berakar pada
nilai spiritual sekaligus mampu berpartisipasi secara konstruktif dalam masyarakat
global dan majemuk. Pendidikan Karakter 5.0 menekankan pentingnya keseimbangan
antara identitas spiritual, kemampuan berpikir kritis, dan tanggung jawab sosial. PAK
berkontribusi secara signifikan dalam membentuk keseimbangan tersebut dengan
menegaskan bahwa iman Kristen mendorong keterbukaan terhadap dialog, kepedulian
terhadap keadilan sosial, dan komitmen pada kesejahteraan bersama.

Melalui integrasi iman dan kewargaan, PAK membantu peserta didik
mengembangkan profil karakter yang tidak eksklusif, tetapi inklusif dan dialogis. Peserta
didik dibimbing untuk tetap teguh dalam iman sekaligus menghargai keberagaman dan
bekerja sama dengan sesama warga bangsa yang berbeda latar belakang. Dengan
demikian, PAK tidak hanya membentuk individu yang saleh secara personal, tetapi juga
warga negara yang bermoral, bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi
kehidupan bersama. Integrasi ini menegaskan bahwa pembentukan karakter kristiani
dan kewargaan bukan dua tujuan yang terpisah, melainkan satu proses formatif yang
saling melengkapi dalam kerangka Pendidikan Karakter 5.0.

Implikasi bagi Pendidikan Karakter 5.0

Temuan konseptual artikel ini mengimplikasikan bahwa guru Pendidikan Agama
Kristen (PAK) harus diposisikan sebagai agen formasi karakter, bukan sekadar
penyampai materi ajar. Dalam kerangka Pendidikan Karakter 5.0, peran guru PAK
melampaui fungsi instruksional dan administratif menuju peran pedagogis-teologis yang
strategis. Perencanaan kurikulum PAK tidak lagi dipahami sebagai aktivitas teknis
semata, melainkan sebagai tindakan reflektif yang menentukan arah pembentukan iman,
moral, dan tanggung jawab sosial peserta didik.? Dengan demikian, guru PAK dituntut
memiliki kesadaran bahwa setiap keputusan pedagogis—mulai dari perumusan tujuan
pembelajaran, pemilihan materi, strategi pembelajaran, hingga asesmen—selalu
membawa implikasi etis dan teologis.

Kesadaran reflektif ini menjadi kunci dalam Pendidikan Karakter 5.0, yang
menekankan integrasi nilai, nalar kritis, dan praksis hidup. Guru PAK perlu memandang
proses pembelajaran sebagai ruang formasi, di mana peserta didik dibimbing untuk
menginternalisasi nilai-nilai kristiani secara sadar dan bertanggung jawab. Dalam
konteks ini, keberhasilan pembelajaran PAK tidak diukur semata dari pencapaian
kognitif, tetapi dari perubahan sikap, orientasi nilai, dan perilaku hidup peserta didik.
Oleh karena itu, guru PAK perlu terus mengembangkan kompetensi reflektif agar mampu

® Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Harper & Row, 1980), 135-148.



menilai secara kritis apakah praktik pembelajaran yang dijalankan sungguh mendukung
tujuan pembentukan karakter.

Implikasi berikutnya menyentuh dimensi institusional. Pendidikan Karakter 5.0
menuntut keterlibatan aktif institusi pendidikan Kristen dalam menciptakan ekosistem
pembelajaran yang mendukung pembentukan karakter. Institusi pendidikan tidak dapat
menyerahkan tanggung jawab pembentukan karakter sepenuhnya kepada guru PAK
sebagai individu. Sebaliknya, kurikulum, budaya sekolah, dan sistem asesmen harus
ditata secara terpadu agar selaras dengan visi Pendidikan Karakter 5.0. Penataan
kurikulum yang eksplisit dalam merumuskan tujuan moral dan spiritual akan
memberikan kerangka kerja yang jelas bagi guru dalam merancang pembelajaran yang
formatif.

Budaya sekolah juga memainkan peran penting sebagai hidden curriculum yang
membentuk sikap dan nilai peserta didik secara tidak langsung. Nilai-nilai yang
diwujudkan dalam relasi antarwarga sekolah, pola komunikasi, dan pengambilan
keputusan institusional harus konsisten dengan nilai karakter yang diajarkan dalam PAK.
Tanpa konsistensi ini, pembelajaran PAK berisiko kehilangan kredibilitasnya sebagai
sarana pembentukan karakter.

Selain itu, sistem asesmen perlu diarahkan untuk mendukung pertumbuhan
karakter, bukan sekadar mengukur capaian akademik. Asesmen formatif dan autentik
yang menilai perkembangan sikap, kepedulian, dan tanggung jawab sosial peserta didik
sejalan dengan semangat Pendidikan Karakter 5.0. Dengan demikian, asesmen menjadi
bagian integral dari proses pembelajaran dan formasi karakter.

Penataan kurikulum, budaya sekolah, dan asesmen secara terpadu menegaskan
bahwa pembentukan karakter dalam Pendidikan Karakter 5.0 bukan tugas individual
guru semata, melainkan tanggung jawab institusional yang terintegrasi dan
berkelanjutan. Melalui pendekatan ini, Pendidikan Agama Kristen dapat berkontribusi
secara signifikan dalam membentuk peserta didik yang beriman, bermoral, kritis, dan
bertanggung jawab di tengah tantangan era pendidikan mutakhir.

KESIMPULAN
Kurikulum PAK sebagai Kerangka Formatif Pendidikan Karakter 5.0

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK), apabila dirancang secara biblika-
teologis dan dikembangkan melalui pedagogi reflektif, berfungsi sebagai kerangka
formatif yang strategis dalam Pendidikan Karakter 5.0. Kurikulum PAK tidak hanya
mengatur konten pembelajaran, tetapi membentuk arah, proses, dan tujuan pendidikan
yang berorientasi pada formasi iman dan karakter.l® Dalam kerangka ini, kurikulum
menjadi sarana sadar untuk mengintegrasikan nilai-nilai kristiani dengan tuntutan

0w, E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum (New York: Teachers College Press,
1993), 63-70.



pendidikan abad ke-21 yang menekankan nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab
sosial.

PAK dan Pembentukan Karakter Holistik

Dalam perspektif Pendidikan Karakter 5.0, peserta didik dipandang sebagai
pribadi utuh yang perlu dikembangkan secara spiritual, moral, intelektual, dan sosial. PAK
berperan esensial dalam proses ini karena secara hakiki berorientasi pada pembentukan
iman yang berimplikasi pada kehidupan moral dan sosial. Pembelajaran PAK tidak hanya
membekali peserta didik dengan pengetahuan keagamaan, tetapi membimbing mereka
untuk menginternalisasi nilai-nilai kristiani seperti kasih, keadilan, dan tanggung jawab
dalam kehidupan nyata. Dengan demikian, PAK berkontribusi pada pembentukan peserta
didik yang beriman, bermoral, Kkritis, kreatif, dan bertanggung jawab.

Ukuran Keberhasilan Pendidikan Agama Kristen

Oleh karena itu, keberhasilan Pendidikan Agama Kristen tidak dapat diukur
semata-mata dari penguasaan pengetahuan agama atau pencapaian akademik peserta
didik. Ukuran keberhasilan PAK terletak pada sejauh mana nilai-nilai iman kristiani
terwujud dalam sikap, keputusan, dan tindakan hidup peserta didik. Karakter kristiani
yang hidup dalam praksis nyata—baik dalam relasi sosial, tanggung jawab kewargaan,
maupun kepedulian terhadap sesama—menjadi indikator utama keberhasilan PAK.
Dengan pemahaman ini, PAK ditegaskan bukan sebagai mata pelajaran pelengkap,
melainkan sebagai elemen inti dalam penguatan Pendidikan Karakter 5.0 yang
berkelanjutan dan bermakna.

Daftar Pustaka

Banks, James A. Teaching Strategies for Moral Education. Boston: Allyn & Bacon, 2008.

Dewey, John. Experience and Education. New York: Macmillan, 1938.

Doll, W. E,, Jr. A Post-Modern Perspective on Curriculum. New York: Teachers College
Press, 1993.

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Harper & Row, 1980.

Hamalik, Oemar. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2017.

Hargreaves, Andy, dan Michael Fullan. Professional Capital. New York: Teachers College
Press, 2012.

Huebner, Dwayne. “Curriculum as Moral Discourse.” Educational Theory 35, no. 4
(1985): 355-365.

Noddings, Nel. Educating Moral People. New York: Teachers College Press, 2002.
Tyler, Ralph W. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago: University

of Chicago Press, 2013.

Van Brummelen, Harro. Walking with God in the Classroom. Colorado Springs:
Purposeful Design, 2009.

Vieth, Paul H. The Church and Christian Education. Philadelphia: Westminster Press,
1964.



