
Jurnal Murid Kristus 

 

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen dalam Kerangka 

Pendidikan Karakter 5.0: Analisis Formatif Implementasi 

Kurikulum Merdeka di SMP dan SMA 

Hostine Karundeng 

STT  Rumah Murid Kristus 

Afriendli Sinaulan 

STT  Rumah Murid Kristus 

ABSTRACT 

Educational transformation in the era of Character Education 5.0 demands that 

curricula move beyond an exclusive orientation toward the mastery of knowledge and 

technical skills, toward the formation of holistic, reflective, and meaningful character. In this 

context, Christian Religious Education (PAK) holds a strategic position, as it is intrinsically 

oriented toward the formation of students’ faith, moral life, and character. However, the 

implementation of the PAK curriculum in schools is still frequently reduced to administrative 

and cognitive dimensions, thereby losing its formative power. This article aims to analyze 

the PAK curriculum as a formative framework for students’ character formation within the 

perspective of Character Education 5.0, particularly in the implementation of the Merdeka 

Curriculum at the junior and senior secondary school levels. This study employs a qualitative 

approach using a critical literature review of scholarly works in the fields of curriculum 

studies, character education, and Christian educational theology. The findings indicate that 

when the PAK curriculum is designed on solid biblical–theological foundations and 

developed through reflective pedagogy, it functions as a strategic instrument of Character 

Education 5.0 by integrating faith, morality, critical reasoning, creativity, and social 

responsibility. This article affirms that PAK is not merely a supporting subject, but a core 

element in strengthening students’ character in the contemporary educational context. 

Keywords: PAK curriculum, Character Education 5.0, Merdeka Curriculum, character 

formation, Christian morality 

 

ABSTRAK 

Transformasi pendidikan pada era Pendidikan Karakter 5.0 menuntut kurikulum 

tidak lagi berorientasi semata pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan teknis, 

melainkan pada pembentukan karakter yang utuh, reflektif, dan bermakna. Dalam 

konteks ini, Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki posisi strategis karena secara 

hakiki berorientasi pada pembentukan iman, moral, dan karakter peserta didik. Namun, 

implementasi kurikulum PAK di sekolah masih kerap direduksi secara administratif dan 

kognitif, sehingga kehilangan daya formatifnya. Artikel ini bertujuan menganalisis 

kurikulum PAK sebagai kerangka formatif pembentukan karakter peserta didik dalam 

perspektif Pendidikan Karakter 5.0, khususnya dalam implementasi Kurikulum Merdeka 



Jurnal Murid Kristus 

 

pada jenjang SMP dan SMA. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode studi kepustakaan kritis terhadap literatur ahli di bidang kurikulum, pendidikan 

karakter, dan teologi pendidikan Kristen. Hasil kajian menunjukkan bahwa kurikulum 

PAK, apabila dirancang secara biblika-teologis dan dikembangkan melalui pedagogi 

reflektif, berfungsi sebagai instrumen strategis Pendidikan Karakter 5.0 yang 

mengintegrasikan iman, moral, nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab sosial. Artikel 

ini menegaskan bahwa PAK bukan sekadar mata pelajaran pendukung, melainkan elemen 

inti dalam penguatan karakter peserta didik di era pendidikan mutakhir. 

Kata Kunci: kurikulum PAK, Pendidikan Karakter 5.0, Kurikulum Merdeka, pembentukan 

karakter, moral kristiani 

PENDAHULUAN 

Krisis moral yang dialami peserta didik dalam konteks pendidikan modern 

menunjukkan bahwa pendidikan sering kali gagal menjalankan fungsi formatifnya secara 

utuh. Orientasi pendidikan cenderung diarahkan pada pencapaian akademik, 

penguasaan kompetensi teknis, dan keberhasilan kognitif yang terukur, sementara 

pembentukan karakter dan moral ditempatkan sebagai tujuan implisit yang tidak 

dirancang secara sistematis.1 Akibatnya, proses pendidikan menghasilkan peserta didik 

yang berkembang secara intelektual, namun tidak selalu disertai dengan kematangan 

moral dan spiritual yang memadai. Kondisi ini semakin nyata di tengah kompleksitas 

kehidupan sosial, kemajuan teknologi, dan tantangan etis yang dihadapi generasi muda 

saat ini. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), situasi tersebut menghadirkan 

sebuah paradoks yang serius. Secara normatif, PAK diarahkan pada pembentukan 

karakter dan kehidupan moral kristiani yang berakar pada iman kepada Kristus. Namun, 

dalam praktik pembelajaran di sekolah, PAK sering terjebak pada pendekatan 

instruksional yang bersifat informatif dan kognitif.2 Pembelajaran PAK kerap diukur 

melalui penguasaan konsep, hafalan ayat, dan pencapaian nilai akademik, sementara 

dimensi formasi iman dan karakter tidak dirancang secara eksplisit. Akibatnya, PAK 

berisiko direduksi menjadi mata pelajaran agama yang menekankan pengetahuan 

tentang iman, bukan pembentukan kehidupan beriman. 

Salah satu akar persoalan tersebut terletak pada cara kurikulum dipahami dan 

diimplementasikan. Kurikulum sering direduksi menjadi dokumen administratif yang 

berfungsi sebagai panduan teknis pembelajaran, bukan sebagai kerangka formatif 

pembentukan peserta didik. Padahal, dalam teori kurikulum modern, kurikulum 

dipahami sebagai keseluruhan pengalaman belajar yang dirancang secara sadar dan 

sistematis untuk mengarahkan perkembangan peserta didik menuju tujuan pendidikan 

                                            
1 Nel Noddings, Educating Moral People (New York: Teachers College Press, 2002), 17–20. 
2 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 
38–41. 



Jurnal Murid Kristus 

 

tertentu.3 Pemahaman ini menegaskan bahwa kurikulum memiliki fungsi strategis dalam 

membentuk orientasi hidup, nilai, dan karakter peserta didik. 

Dalam konteks PAK, pengalaman belajar yang dirancang melalui kurikulum 

seharusnya membentuk iman, moral, dan tanggung jawab sosial peserta didik secara 

utuh. Kurikulum PAK tidak hanya mengatur apa yang diajarkan, tetapi juga membentuk 

bagaimana peserta didik belajar, bersikap, dan bertindak dalam kehidupan nyata. Oleh 

karena itu, artikel ini berangkat dari tesis bahwa kurikulum PAK merupakan kerangka 

formatif yang menentukan kualitas implementasi Pendidikan Karakter 5.0 di sekolah, 

khususnya dalam upaya membentuk peserta didik yang beriman, bermoral, kritis, dan 

bertanggung jawab secara sosial. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan kritis. Sumber data berupa karya ilmiah para ahli di bidang pengembangan 

kurikulum, pendidikan karakter, pendidikan moral, dan teologi pendidikan Kristen. 

Analisis dilakukan secara tematik dan reflektif untuk menilai keselarasan antara konsep 

kurikulum PAK dan prinsip Pendidikan Karakter 5.0. Pendekatan ini memungkinkan 

penyusunan argumen konseptual yang mendalam dan tidak bersifat normatif deskriptif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Kurikulum PAK dalam Perspektif Pendidikan Karakter 5.0 

Secara konseptual, kurikulum tidak dapat dipahami hanya sebagai kumpulan mata 

pelajaran atau daftar materi ajar yang harus diselesaikan peserta didik, melainkan 

sebagai lintasan formatif yang membentuk arah, proses, dan tujuan pendidikan.4 

Kurikulum merepresentasikan pilihan-pilihan pedagogis yang secara sadar mengarahkan 

perkembangan peserta didik menuju profil manusia yang diharapkan oleh suatu sistem 

pendidikan. Dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK), lintasan formatif ini diarahkan pada 

pembentukan murid Kristus yang dewasa dalam iman, karakter, dan tanggung jawab 

hidup, bukan sekadar pada penguasaan pengetahuan keagamaan. 

Pemahaman tersebut sejalan dengan paradigma Pendidikan Karakter 5.0 yang 

menempatkan pembentukan manusia utuh sebagai inti pendidikan. Pendidikan Karakter 

5.0 tidak hanya menekankan kecakapan akademik dan teknologis, tetapi juga integrasi 

iman, moralitas, nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab sosial. Dalam kerangka ini, 

kurikulum PAK memiliki relevansi strategis karena secara intrinsik berorientasi pada 

pembentukan nilai dan karakter. Kurikulum PAK menjadi ruang di mana iman kristiani 

diintegrasikan dengan realitas kehidupan, sehingga peserta didik dibimbing untuk 

menghidupi nilai-nilai kristiani secara reflektif dan kontekstual. 

                                            
3 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 
38–41. 
4 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 25–30. 



Jurnal Murid Kristus 

 

Huebner menegaskan bahwa kurikulum pada hakikatnya merupakan moral 

discourse, yakni ruang diskursus di mana nilai, makna, dan orientasi hidup dibentuk 

secara sadar melalui pengalaman belajar.5 Perspektif ini menegaskan bahwa kurikulum 

tidak pernah netral nilai, melainkan selalu mencerminkan visi antropologis dan etis 

tertentu. Dalam konteks PAK, visi tersebut berakar pada pemahaman teologis tentang 

manusia sebagai ciptaan Allah yang dipanggil untuk hidup dalam relasi dengan Allah, 

sesama, dan ciptaan. 

Dengan memahami kurikulum sebagai moral discourse, kurikulum PAK tidak lagi 

dipandang sebagai instrumen teknis semata, tetapi sebagai medium formasi moral dan 

spiritual. Setiap keputusan kurikuler—mulai dari perumusan tujuan pembelajaran, 

pemilihan materi, strategi pedagogis, hingga bentuk evaluasi—membawa implikasi etis 

yang memengaruhi pembentukan karakter peserta didik. Oleh karena itu, perencanaan 

dan pengembangan kurikulum PAK menuntut kesadaran reflektif dari pendidik dan 

pengembang kurikulum agar seluruh proses pembelajaran konsisten dengan tujuan 

formasi iman dan karakter kristiani. 

Dalam perspektif Pendidikan Karakter 5.0, hakikat kurikulum PAK terletak pada 

kemampuannya mengintegrasikan iman dengan kompetensi abad ke-21 tanpa 

kehilangan orientasi moral dan spiritual. Kurikulum PAK berfungsi sebagai kerangka 

formatif yang menolong peserta didik menjadi pribadi yang beriman, kritis, kreatif, dan 

bertanggung jawab secara sosial di tengah tantangan dunia modern. 

Kurikulum Merdeka PAK sebagai Kerangka Formatif Karakter 

Kurikulum Merdeka memberi ruang besar bagi pembelajaran yang berpusat pada 

peserta didik dan relevan dengan konteks kehidupannya. Pendekatan ini menandai 

pergeseran paradigma dari pembelajaran yang bersifat instruksional menuju 

pembelajaran yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses 

pembentukan diri. Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), pendekatan ini 

memungkinkan integrasi iman Kristen dengan realitas sosial, budaya, dan ekologis yang 

dihadapi peserta didik dalam kehidupan sehari-hari. Pembelajaran PAK tidak lagi 

berhenti pada penguasaan konsep teologis, tetapi mengarahkan peserta didik untuk 

merefleksikan dan menghidupi nilai-nilai kristiani secara kontekstual. 

Van Brummelen menegaskan bahwa pembelajaran Kristen harus menolong 

peserta didik melihat dunia sebagai arena panggilan moral, di mana iman diwujudkan 

dalam tanggung jawab terhadap sesama dan ciptaan.6 Perspektif ini mempertegas bahwa 

PAK dalam Kurikulum Merdeka memiliki fungsi strategis dalam membentuk kesadaran 

etis peserta didik. Iman Kristen dipahami bukan sekadar sebagai sistem kepercayaan 

pribadi, tetapi sebagai dasar untuk bertindak secara bermoral dalam relasi sosial, budaya, 

dan ekologis. Dengan demikian, pembelajaran PAK berkontribusi langsung pada tujuan 

                                            
5 Dwayne Huebner, “Curriculum as Moral Discourse,” Educational Theory 35, no. 4 (1985): 355–365. 
6 Harro Van Brummelen, Walking with God in the Classroom (Colorado Springs: Purposeful Design, 
2009), 54–66.  



Jurnal Murid Kristus 

 

Pendidikan Karakter 5.0 yang menekankan integrasi iman, nalar kritis, kreativitas, dan 

tanggung jawab sosial. 

Struktur capaian pembelajaran berbasis fase perkembangan peserta didik 

mendukung pembentukan karakter secara bertahap dan berkelanjutan. Penjenjangan 

pembelajaran berdasarkan fase perkembangan memungkinkan peserta didik mengalami 

proses pertumbuhan iman dan moral yang sesuai dengan tahap psikologis dan sosialnya. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa pembentukan karakter bukan proses instan yang 

dapat dicapai melalui satu atau dua kegiatan pembelajaran, melainkan perjalanan 

formatif jangka panjang. Prinsip ini sejalan dengan Pendidikan Karakter 5.0 yang 

menolak pendekatan instan dan menekankan pentingnya refleksi berkelanjutan dalam 

proses pendidikan. 

Asesmen PAK dan Transformasi Moral 

Asesmen dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat dibatasi pada 

pengukuran kognitif semata, karena tujuan fundamental PAK melampaui pencapaian 

akademik dan berorientasi pada pembentukan iman serta moral peserta didik. Nel 

Noddings menegaskan bahwa pendidikan moral menuntut penilaian terhadap sikap, 

kepedulian, dan kualitas relasi peserta didik, sebab dimensi-dimensi inilah yang paling 

otentik mencerminkan perkembangan moral seseorang.7 Perspektif ini menantang 

praktik asesmen tradisional yang cenderung mengukur “apa yang diketahui” peserta 

didik, tetapi mengabaikan “siapa yang sedang dibentuk” melalui proses pembelajaran. 

Oleh karena itu, asesmen dalam PAK perlu dirancang secara autentik agar mampu 

menangkap perubahan sikap, orientasi nilai, dan perilaku hidup peserta didik. Asesmen 

autentik menempatkan peserta didik sebagai subjek reflektif yang terlibat aktif dalam 

proses evaluasi diri, bukan sekadar objek penilaian eksternal. Dengan pendekatan ini, 

asesmen tidak diposisikan sebagai alat kontrol, melainkan sebagai sarana pedagogis 

untuk mendukung pertumbuhan iman dan moral secara berkelanjutan. 

Asesmen autentik melalui refleksi diri, proyek, dan observasi menjadi sarana 

strategis pembentukan karakter karena mendorong peserta didik untuk mengevaluasi 

dirinya secara jujur dan bertanggung jawab. Refleksi diri memungkinkan peserta didik 

menyadari proses pertumbuhan iman, sikap moral, serta konsistensi antara keyakinan 

dan tindakan hidupnya. Proses ini membantu peserta didik mengembangkan kesadaran 

etis dan tanggung jawab personal sebagai pribadi beriman. Proyek pembelajaran, di sisi 

lain, membuka ruang bagi peserta didik untuk menerapkan nilai-nilai kristiani dalam 

tindakan nyata yang relevan dengan konteks sosial, budaya, dan ekologis. Melalui 

keterlibatan aktif dalam proyek, peserta didik belajar bahwa iman tidak berhenti pada 

pengakuan, tetapi diwujudkan dalam tindakan yang membawa dampak bagi sesama dan 

lingkungan. 

                                            
7 Nel Noddings, Educating Moral People, 25–35 



Jurnal Murid Kristus 

 

Sementara itu, observasi memberikan gambaran empiris mengenai 

perkembangan sikap dan perilaku peserta didik dalam relasi sosial. Observasi 

memungkinkan pendidik melihat konsistensi antara apa yang dipelajari dengan cara 

peserta didik berinteraksi, mengambil keputusan, dan menyikapi perbedaan. Kombinasi 

refleksi diri, proyek, dan observasi menegaskan bahwa pembentukan karakter 

merupakan proses formatif yang berlangsung secara bertahap, kontekstual, dan 

berkelanjutan. 

Pendekatan asesmen ini sejalan dengan paradigma Pendidikan Karakter 5.0 yang 

menempatkan asesmen sebagai alat pengambilan keputusan pedagogis untuk 

pertumbuhan peserta didik, bukan sekadar alat seleksi akademik. Dalam kerangka ini, 

asesmen berfungsi sebagai umpan balik formatif yang membantu pendidik 

menyesuaikan strategi pembelajaran sesuai kebutuhan perkembangan peserta didik. 

Dengan demikian, asesmen dalam PAK menjadi bagian integral dari proses transformasi 

moral yang berkesinambungan dan bermakna. 

Profil Karakter dan Integrasi Iman–Kewargaan 

Dalam konteks Indonesia yang majemuk secara budaya, agama, dan sosial, 

pembentukan karakter peserta didik tidak dapat dilepaskan dari dimensi kewargaan. 

Nilai-nilai karakter kebangsaan memiliki irisan yang kuat dengan nilai moral kristiani, 

terutama dalam aspek keadilan, kepedulian terhadap sesama, tanggung jawab sosial, dan 

penghargaan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai ini tidak hanya menjadi fondasi 

kehidupan berbangsa, tetapi juga merupakan ekspresi konkret dari iman Kristen yang 

diwujudkan dalam relasi sosial. Oleh karena itu, pendidikan karakter dalam PAK harus 

dipahami sebagai proses integratif yang mempersatukan iman dan tanggung jawab 

kewargaan dalam kehidupan bersama. 

James A. Banks menekankan bahwa pendidikan karakter harus membentuk 

peserta didik sebagai pribadi bermoral sekaligus warga masyarakat yang bertanggung 

jawab.8 Pandangan ini menegaskan bahwa pembentukan karakter tidak dapat dipisahkan 

dari dimensi sosial dan kewargaan, sebab moralitas tidak hanya berkaitan dengan sikap 

personal, tetapi juga dengan cara individu berpartisipasi dalam kehidupan publik. Dalam 

masyarakat yang plural, pendidikan karakter dituntut untuk membekali peserta didik 

dengan kemampuan bernalar etis, berdialog secara konstruktif, dan menghargai 

perbedaan tanpa kehilangan identitas moralnya. 

Dalam kerangka tersebut, Pendidikan Agama Kristen (PAK) berperan sebagai 

wahana integratif yang menjembatani iman Kristen dengan tanggung jawab sosial dan 

kebangsaan. Melalui PAK, peserta didik dibimbing untuk memahami bahwa iman 

kristiani memiliki implikasi sosial yang nyata dan tidak berhenti pada ranah privat. Nilai-

nilai seperti kasih, keadilan, perdamaian, dan solidaritas tidak hanya diajarkan sebagai 

konsep teologis, tetapi diinternalisasikan sebagai prinsip hidup yang menuntun tindakan 

                                            
8 James A. Banks, Teaching Strategies for Moral Education (Boston: Allyn & Bacon, 2008), 101–112. 



Jurnal Murid Kristus 

 

sosial. Dengan demikian, PAK menolong peserta didik mengaitkan penghayatan iman 

dengan keterlibatan aktif dalam kehidupan masyarakat dan bangsa. 

Integrasi iman dan kewargaan dalam PAK menjadi semakin relevan dalam konteks 

Pendidikan Karakter 5.0, yang menuntut peserta didik menjadi pribadi yang berakar pada 

nilai spiritual sekaligus mampu berpartisipasi secara konstruktif dalam masyarakat 

global dan majemuk. Pendidikan Karakter 5.0 menekankan pentingnya keseimbangan 

antara identitas spiritual, kemampuan berpikir kritis, dan tanggung jawab sosial. PAK 

berkontribusi secara signifikan dalam membentuk keseimbangan tersebut dengan 

menegaskan bahwa iman Kristen mendorong keterbukaan terhadap dialog, kepedulian 

terhadap keadilan sosial, dan komitmen pada kesejahteraan bersama. 

Melalui integrasi iman dan kewargaan, PAK membantu peserta didik 

mengembangkan profil karakter yang tidak eksklusif, tetapi inklusif dan dialogis. Peserta 

didik dibimbing untuk tetap teguh dalam iman sekaligus menghargai keberagaman dan 

bekerja sama dengan sesama warga bangsa yang berbeda latar belakang. Dengan 

demikian, PAK tidak hanya membentuk individu yang saleh secara personal, tetapi juga 

warga negara yang bermoral, bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi 

kehidupan bersama. Integrasi ini menegaskan bahwa pembentukan karakter kristiani 

dan kewargaan bukan dua tujuan yang terpisah, melainkan satu proses formatif yang 

saling melengkapi dalam kerangka Pendidikan Karakter 5.0. 

Implikasi bagi Pendidikan Karakter 5.0 

Temuan konseptual artikel ini mengimplikasikan bahwa guru Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) harus diposisikan sebagai agen formasi karakter, bukan sekadar 

penyampai materi ajar. Dalam kerangka Pendidikan Karakter 5.0, peran guru PAK 

melampaui fungsi instruksional dan administratif menuju peran pedagogis-teologis yang 

strategis. Perencanaan kurikulum PAK tidak lagi dipahami sebagai aktivitas teknis 

semata, melainkan sebagai tindakan reflektif yang menentukan arah pembentukan iman, 

moral, dan tanggung jawab sosial peserta didik.9 Dengan demikian, guru PAK dituntut 

memiliki kesadaran bahwa setiap keputusan pedagogis—mulai dari perumusan tujuan 

pembelajaran, pemilihan materi, strategi pembelajaran, hingga asesmen—selalu 

membawa implikasi etis dan teologis. 

Kesadaran reflektif ini menjadi kunci dalam Pendidikan Karakter 5.0, yang 

menekankan integrasi nilai, nalar kritis, dan praksis hidup. Guru PAK perlu memandang 

proses pembelajaran sebagai ruang formasi, di mana peserta didik dibimbing untuk 

menginternalisasi nilai-nilai kristiani secara sadar dan bertanggung jawab. Dalam 

konteks ini, keberhasilan pembelajaran PAK tidak diukur semata dari pencapaian 

kognitif, tetapi dari perubahan sikap, orientasi nilai, dan perilaku hidup peserta didik. 

Oleh karena itu, guru PAK perlu terus mengembangkan kompetensi reflektif agar mampu 

                                            
9 Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Harper & Row, 1980), 135–148. 



Jurnal Murid Kristus 

 

menilai secara kritis apakah praktik pembelajaran yang dijalankan sungguh mendukung 

tujuan pembentukan karakter. 

Implikasi berikutnya menyentuh dimensi institusional. Pendidikan Karakter 5.0 

menuntut keterlibatan aktif institusi pendidikan Kristen dalam menciptakan ekosistem 

pembelajaran yang mendukung pembentukan karakter. Institusi pendidikan tidak dapat 

menyerahkan tanggung jawab pembentukan karakter sepenuhnya kepada guru PAK 

sebagai individu. Sebaliknya, kurikulum, budaya sekolah, dan sistem asesmen harus 

ditata secara terpadu agar selaras dengan visi Pendidikan Karakter 5.0. Penataan 

kurikulum yang eksplisit dalam merumuskan tujuan moral dan spiritual akan 

memberikan kerangka kerja yang jelas bagi guru dalam merancang pembelajaran yang 

formatif. 

Budaya sekolah juga memainkan peran penting sebagai hidden curriculum yang 

membentuk sikap dan nilai peserta didik secara tidak langsung. Nilai-nilai yang 

diwujudkan dalam relasi antarwarga sekolah, pola komunikasi, dan pengambilan 

keputusan institusional harus konsisten dengan nilai karakter yang diajarkan dalam PAK. 

Tanpa konsistensi ini, pembelajaran PAK berisiko kehilangan kredibilitasnya sebagai 

sarana pembentukan karakter. 

Selain itu, sistem asesmen perlu diarahkan untuk mendukung pertumbuhan 

karakter, bukan sekadar mengukur capaian akademik. Asesmen formatif dan autentik 

yang menilai perkembangan sikap, kepedulian, dan tanggung jawab sosial peserta didik 

sejalan dengan semangat Pendidikan Karakter 5.0. Dengan demikian, asesmen menjadi 

bagian integral dari proses pembelajaran dan formasi karakter. 

Penataan kurikulum, budaya sekolah, dan asesmen secara terpadu menegaskan 

bahwa pembentukan karakter dalam Pendidikan Karakter 5.0 bukan tugas individual 

guru semata, melainkan tanggung jawab institusional yang terintegrasi dan 

berkelanjutan. Melalui pendekatan ini, Pendidikan Agama Kristen dapat berkontribusi 

secara signifikan dalam membentuk peserta didik yang beriman, bermoral, kritis, dan 

bertanggung jawab di tengah tantangan era pendidikan mutakhir. 

KESIMPULAN 

Kurikulum PAK sebagai Kerangka Formatif Pendidikan Karakter 5.0 

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK), apabila dirancang secara biblika-

teologis dan dikembangkan melalui pedagogi reflektif, berfungsi sebagai kerangka 

formatif yang strategis dalam Pendidikan Karakter 5.0. Kurikulum PAK tidak hanya 

mengatur konten pembelajaran, tetapi membentuk arah, proses, dan tujuan pendidikan 

yang berorientasi pada formasi iman dan karakter.10 Dalam kerangka ini, kurikulum 

menjadi sarana sadar untuk mengintegrasikan nilai-nilai kristiani dengan tuntutan 

                                            
10 W. E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum (New York: Teachers College Press, 
1993), 63–70. 



Jurnal Murid Kristus 

 

pendidikan abad ke-21 yang menekankan nalar kritis, kreativitas, dan tanggung jawab 

sosial. 

PAK dan Pembentukan Karakter Holistik 

Dalam perspektif Pendidikan Karakter 5.0, peserta didik dipandang sebagai 

pribadi utuh yang perlu dikembangkan secara spiritual, moral, intelektual, dan sosial. PAK 

berperan esensial dalam proses ini karena secara hakiki berorientasi pada pembentukan 

iman yang berimplikasi pada kehidupan moral dan sosial. Pembelajaran PAK tidak hanya 

membekali peserta didik dengan pengetahuan keagamaan, tetapi membimbing mereka 

untuk menginternalisasi nilai-nilai kristiani seperti kasih, keadilan, dan tanggung jawab 

dalam kehidupan nyata. Dengan demikian, PAK berkontribusi pada pembentukan peserta 

didik yang beriman, bermoral, kritis, kreatif, dan bertanggung jawab. 

Ukuran Keberhasilan Pendidikan Agama Kristen 

Oleh karena itu, keberhasilan Pendidikan Agama Kristen tidak dapat diukur 

semata-mata dari penguasaan pengetahuan agama atau pencapaian akademik peserta 

didik. Ukuran keberhasilan PAK terletak pada sejauh mana nilai-nilai iman kristiani 

terwujud dalam sikap, keputusan, dan tindakan hidup peserta didik. Karakter kristiani 

yang hidup dalam praksis nyata—baik dalam relasi sosial, tanggung jawab kewargaan, 

maupun kepedulian terhadap sesama—menjadi indikator utama keberhasilan PAK. 

Dengan pemahaman ini, PAK ditegaskan bukan sebagai mata pelajaran pelengkap, 

melainkan sebagai elemen inti dalam penguatan Pendidikan Karakter 5.0 yang 

berkelanjutan dan bermakna. 

Daftar Pustaka 

Banks, James A. Teaching Strategies for Moral Education. Boston: Allyn & Bacon, 2008. 

Dewey, John. Experience and Education. New York: Macmillan, 1938. 

Doll, W. E., Jr. A Post-Modern Perspective on Curriculum. New York: Teachers College 

 Press, 1993. 

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Harper & Row, 1980. 

Hamalik, Oemar. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: Remaja 

 Rosdakarya, 2017. 

Hargreaves, Andy, dan Michael Fullan. Professional Capital. New York: Teachers College 

 Press, 2012. 

Huebner, Dwayne. “Curriculum as Moral Discourse.” Educational Theory 35, no. 4 

 (1985): 355–365. 

Noddings, Nel. Educating Moral People. New York: Teachers College Press, 2002. 

 Tyler, Ralph W. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago:  University 

of Chicago Press, 2013. 

Van Brummelen, Harro. Walking with God in the Classroom. Colorado Springs: 

 Purposeful Design, 2009. 

Vieth, Paul H. The Church and Christian Education. Philadelphia: Westminster Press, 

 1964. 


