
Jurnal Murid Kristus 

 

Pendidikan Karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama Kristen 

Integrasi Psikologi Pendidikan sebagai Pendekatan Pedagogis 

Formatif di Era Society 5.0 

 
Nicodemus Rampen 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

Samuel Richard Landopu 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

 

ABSTRACT 

The emergence of Society 5.0 has generated profound implications for education, 

particularly in the formation of students’ character within contexts marked by 

technological acceleration, social complexity, and value pluralism. In this setting, 

Christian Religious Education (CRE) faces serious challenges, including character crises, 

fragmentation of faith-based meaning, and the tendency to reduce faith education to 

technical and cognitive pedagogical activities. This article aims to analyze Character 

Education 5.0 within Christian Religious Education by positioning educational 

psychology as a primary pedagogical approach that supports the formation of students’ 

faith and character. Employing a qualitative-descriptive methodology, this study draws on 

a literature review of educational psychology teaching materials, Christian Religious 

Education scholarship, theological education, Christian ethics, and biblical studies from 

both the Old and New Testaments, complemented by contextual data from international 

research reports. The findings indicate that Character Education 5.0 in Christian Religious 

Education cannot be reduced to technological adaptation or methodological effectiveness 

alone, but must be grounded in a deep psychological understanding of learners, clarity of 

faith-oriented educational goals, and learning processes that are relational and formative 

in nature. The article argues that integrating educational psychology into Christian 

Religious Education constitutes a significant conceptual contribution toward developing 

a humane, reflective, and contextually responsive model of character education in the era 

of Society 5.0. 

Keywords: Christian Religious Education, Character Education 5.0, Educational 

Psychology, Character Formation, Society 5.0. 

 

ABSTRAK 

Perkembangan Society 5.0 membawa implikasi mendalam bagi pendidikan, 

khususnya dalam pembentukan karakter peserta didik yang hidup di tengah percepatan 

teknologi, kompleksitas sosial, dan pluralitas nilai. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama 

Kristen (PAK) menghadapi tantangan serius berupa krisis karakter, fragmentasi makna 



Jurnal Murid Kristus 

 

iman, serta kecenderungan reduksi pendidikan iman menjadi aktivitas pedagogis teknis 

dan kognitif. Artikel ini bertujuan menganalisis pendidikan karakter 5.0 dalam 

Pendidikan Agama Kristen dengan menempatkan psikologi pendidikan sebagai 

pendekatan pedagogis utama yang menopang pembentukan iman dan karakter peserta 

didik. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka 

terhadap bahan ajar psikologi pendidikan, literatur Pendidikan Agama Kristen, teologi 

pendidikan, etika Kristen, serta pendalaman biblika Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru, 

dan diperkuat oleh data kontekstual dari laporan riset internasional. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter 5.0 dalam PAK tidak dapat direduksi pada 

adaptasi teknologi atau efektivitas metode pembelajaran semata, melainkan harus 

dibangun di atas pemahaman psikologis peserta didik, kejelasan tujuan iman, dan 

pembelajaran yang bersifat relasional serta formatif. Artikel ini menegaskan bahwa 

integrasi psikologi pendidikan dalam PAK merupakan kontribusi konseptual yang 

signifikan untuk membangun pendidikan karakter yang manusiawi, reflektif, dan 

kontekstual di era Society 5.0. 

Kata Kunci: Pendidikan Agama Kristen, Pendidikan Karakter 5.0, Psikologi Pendidikan, 

Pembentukan Karakter, Society 5.0. 

PENDAHULUAN 

Transformasi sosial yang ditandai oleh Society 5.0 menggeser paradigma 

pendidikan dari sekadar penguasaan pengetahuan menuju pembentukan manusia yang 

utuh. Peserta didik hidup dalam ruang digital yang sarat informasi, percepatan interaksi, 

dan tekanan sosial yang tinggi. Kondisi ini berimplikasi langsung pada pembentukan 

karakter, identitas diri, dan orientasi nilai generasi muda. Hartmut Rosa menyebut 

percepatan sosial sebagai faktor yang melemahkan kapasitas reflektif manusia, sehingga 

individu semakin sulit membangun makna hidup yang mendalam.1 

Dalam konteks pendidikan global, UNESCO menyoroti kecenderungan sistem 

pendidikan yang berorientasi pada efisiensi, keterukuran, dan kesiapan kerja, sementara 

dimensi nilai dan karakter semakin terpinggirkan.2 Paradigma ini berdampak signifikan 

pada pendidikan agama, termasuk Pendidikan Agama Kristen (PAK), yang berisiko 

direduksi menjadi mata pelajaran kognitif tanpa daya formatif iman. 

PAK pada hakikatnya tidak hanya bertujuan mentransmisikan ajaran iman Kristen, 

tetapi membentuk karakter Kristiani yang hidup dalam relasi yang benar dengan Allah, 

sesama, dan dunia. Oleh karena itu, PAK memerlukan pendekatan pedagogis yang tidak 

mekanistis, melainkan memperhitungkan realitas psikologis peserta didik sebagai subjek 

belajar. Bahan ajar psikologi pendidikan menegaskan bahwa pendidikan selalu berurusan 

dengan manusia sebagai pribadi yang berkembang, belajar, termotivasi, dan dipengaruhi 

oleh lingkungan. Tanpa integrasi pemahaman psikologis, pendidikan karakter berisiko 

                                            
1 Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New Theory of Modernity (New York: Columbia University 
Press, 2013), 45–48. 
2 UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021), 16–18 



Jurnal Murid Kristus 

 

bersifat normatif dan tidak kontekstual. Artikel ini mengajukan tesis bahwa pendidikan 

karakter 5.0 dalam PAK menuntut integrasi psikologi pendidikan sebagai pendekatan 

pedagogis formatif, sehingga pembentukan iman dan karakter dapat berlangsung secara 

manusiawi dan transformatif. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 

pustaka. Sumber utama meliputi bahan ajar psikologi pendidikan (pengantar psikologi 

pendidikan, hubungan psikologi dan pendidikan, serta ruang lingkup psikologi 

pendidikan), literatur Pendidikan Agama Kristen, teologi pendidikan, etika Kristen, dan 

kajian biblika. Data pendukung diperoleh dari laporan riset internasional yang relevan 

dengan pendidikan dan pembentukan karakter di era digital. Analisis dilakukan melalui 

pembacaan kritis, kategorisasi tematik, dan sintesis konseptual-teologis untuk 

merumuskan kerangka pendidikan karakter 5.0 yang relevan bagi PAK. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Psikologi Pendidikan sebagai Kerangka Pedagogis Pendidikan Karakter 5.0 

Hakikat Psikologi Pendidikan dalam Pendidikan Karakter 

Psikologi pendidikan merupakan disiplin ilmiah yang mempelajari perilaku 

manusia dalam konteks pendidikan, dengan fokus utama pada proses belajar, 

perkembangan peserta didik, serta faktor-faktor yang memengaruhi keberhasilan 

pendidikan. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses 

penyampaian pengetahuan, melainkan sebagai upaya sistematis untuk menghasilkan 

perubahan perilaku, pembentukan sikap, dan perkembangan kepribadian yang relatif 

permanen melalui pengalaman belajar yang terarah. Oleh karena itu, psikologi 

pendidikan menyediakan fondasi teoritis yang penting bagi perancangan dan 

pelaksanaan pendidikan yang berorientasi pada pembentukan manusia secara utuh. 

Dalam konteks pendidikan karakter 5.0, peran psikologi pendidikan menjadi 

semakin strategis. Pendidikan karakter tidak hanya berkaitan dengan apa yang diajarkan, 

tetapi terutama dengan bagaimana nilai, sikap, dan kebiasaan terbentuk serta 

diinternalisasi dalam diri peserta didik. Psikologi pendidikan membantu menjelaskan 

proses internalisasi tersebut melalui kajian tentang perkembangan kognitif, dinamika 

emosi, motivasi belajar, serta interaksi sosial peserta didik dengan lingkungannya. 

Dengan memahami proses-proses ini, pendidik dapat merancang pengalaman belajar 

yang memungkinkan nilai karakter tidak hanya diketahui, tetapi juga dihayati dan 

diwujudkan dalam perilaku nyata. 

Sebaliknya, pendidikan karakter yang mengabaikan dimensi psikologis cenderung 

jatuh ke dalam pendekatan preskriptif dan moralistik. Nilai-nilai diajarkan sebagai 

seperangkat aturan normatif yang harus ditaati, tanpa memperhatikan kesiapan 

psikologis peserta didik, konteks pengalaman hidup mereka, serta proses pembentukan 

makna personal. Pendekatan semacam ini berisiko menghasilkan kepatuhan yang 



Jurnal Murid Kristus 

 

bersifat eksternal dan temporer, bukan pembentukan karakter yang autentik dan 

berkelanjutan. Dalam jangka panjang, peserta didik dapat mengalami kejenuhan, 

resistensi, atau bahkan penolakan terhadap nilai-nilai yang diajarkan. 

Pendekatan psikologi pendidikan, sebaliknya, memungkinkan pendidik 

memahami mekanisme internalisasi nilai secara lebih mendalam. Dinamika emosi 

peserta didik, misalnya, berperan penting dalam menentukan apakah suatu nilai diterima 

atau ditolak. Demikian pula, motivasi belajar, khususnya motivasi intrinsik menjadi faktor 

kunci dalam pembentukan karakter yang sadar dan bertanggung jawab. Dengan 

memperhitungkan faktor-faktor psikologis ini, pendidikan karakter 5.0 dapat diarahkan 

pada proses pembelajaran yang partisipatif, reflektif, dan bermakna. 

Dengan demikian, psikologi pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap 

pedagogis, tetapi sebagai kerangka ilmiah yang memungkinkan pendidikan karakter 5.0 

dijalankan secara manusiawi, kontekstual, dan transformatif. Integrasi psikologi 

pendidikan membantu pendidikan iman dan karakter bergerak melampaui pendekatan 

normatif menuju pembentukan pribadi yang matang secara moral, emosional, dan 

spiritual. 

Relasi Psikologi dan Pendidikan dalam Pendidikan Agama Kristen 

Hubungan antara psikologi dan pendidikan bersifat integratif dan saling 

menopang. Psikologi menyediakan kerangka teoretis dan temuan empiris mengenai 

bagaimana manusia belajar, berkembang, memaknai pengalaman, serta membentuk 

sikap dan perilaku. Pendidikan, di sisi lain, menerjemahkan pemahaman psikologis 

tersebut ke dalam praktik pedagogis yang konkret melalui perencanaan kurikulum, 

strategi pembelajaran, dan relasi pendidik–peserta didik. Tanpa dasar psikologis yang 

memadai, praktik pendidikan berisiko berjalan secara intuitif atau normatif, tanpa 

kepekaan terhadap dinamika perkembangan manusia. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), integrasi psikologi dan 

pendidikan menjadi semakin krusial karena orientasi utama pendidikan iman bukan 

sekadar transmisi pengetahuan religius, melainkan formasi karakter dan kehidupan iman 

yang utuh. PAK berurusan dengan dimensi terdalam manusia—iman, nilai, makna, dan 

orientasi hidup—yang semuanya terkait erat dengan proses psikologis peserta didik. 

Oleh karena itu, pemahaman tentang perkembangan kognitif, emosional, sosial, dan 

moral peserta didik menjadi prasyarat bagi pendidikan iman yang bertanggung jawab. 

PAK yang tidak mempertimbangkan psikologi pendidikan berisiko jatuh ke dalam 

pola indoktrinasi, yakni penanaman nilai iman secara sepihak tanpa memperhatikan 

kesiapan, pengalaman, dan pergumulan peserta didik. Dalam pendekatan ini, peserta 

didik diperlakukan sebagai objek penerima doktrin, bukan sebagai subjek yang sedang 

bertumbuh dalam iman. Akibatnya, nilai iman mungkin diterima secara verbal, tetapi 

tidak diinternalisasi secara reflektif. Bahkan, dalam beberapa kasus, pendekatan 

indoktrinatif dapat memicu resistensi, sikap apatis, atau penolakan terhadap iman ketika 

peserta didik memasuki fase perkembangan yang lebih kritis. 



Jurnal Murid Kristus 

 

Sebaliknya, integrasi psikologi pendidikan memungkinkan PAK mengembangkan 

pendekatan pembelajaran iman yang dialogis, empatik, dan kontekstual. Pendekatan 

dialogis memberi ruang bagi peserta didik untuk bertanya, meragukan, dan 

merefleksikan iman secara jujur. Psikologi pendidikan menegaskan bahwa proses belajar 

yang bermakna terjadi ketika peserta didik dilibatkan secara aktif dalam membangun 

pemahaman, bukan sekadar menerima jawaban siap pakai. Dalam konteks iman, dialog 

semacam ini membantu peserta didik mengaitkan ajaran Kristen dengan pengalaman 

hidup mereka sendiri. 

Pendekatan empatik menuntut pendidik PAK memahami dinamika emosi dan 

latar belakang peserta didik. Psikologi pendidikan membantu pendidik menyadari bahwa 

penerimaan nilai iman sangat dipengaruhi oleh pengalaman relasional, rasa aman, dan 

kepercayaan. Pendidikan iman yang disampaikan tanpa empati berisiko kehilangan daya 

formatifnya, karena peserta didik merasa tidak dipahami atau tidak dihargai sebagai 

pribadi. 

Selain itu, pendekatan kontekstual memungkinkan PAK merespons realitas sosial 

dan budaya tempat peserta didik hidup, termasuk tantangan era digital. Integrasi 

psikologi pendidikan menolong pendidik memahami bagaimana lingkungan sosial, media 

digital, dan relasi sebaya membentuk cara peserta didik memaknai iman. Dengan 

demikian, nilai iman tidak diajarkan secara abstrak, tetapi diinternalisasi secara sadar 

dan bertanggung jawab dalam konteks kehidupan nyata.3 

Dengan kata lain, integrasi psikologi dan pendidikan dalam PAK bukan sekadar 

pilihan metodologis, melainkan keharusan pedagogis dan teologis. Integrasi ini 

memungkinkan pendidikan iman bergerak melampaui pendekatan normatif menuju 

proses formasi karakter yang reflektif, manusiawi, dan berkelanjutan. 

Ruang Lingkup Psikologi Pendidikan dan Implikasinya bagi PAK 

Perkembangan Peserta Didik sebagai Dasar Formasi Karakter 

Pemahaman yang komprehensif mengenai perkembangan kognitif, emosional, 

sosial, dan moral peserta didik merupakan prasyarat fundamental bagi pendidikan 

karakter yang efektif dan berkelanjutan. Pendidikan iman tidak berlangsung dalam ruang 

hampa, melainkan terjadi dalam dinamika perkembangan manusia yang kompleks dan 

bertahap. Oleh karena itu, Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang mengabaikan tahap 

perkembangan peserta didik berisiko menghasilkan internalisasi nilai yang dangkal, 

bersifat verbalistik, atau bahkan memicu resistensi terhadap ajaran iman. 

Dari perspektif perkembangan kognitif, peserta didik mengalami pergeseran cara 

berpikir dari konkret menuju abstrak seiring bertambahnya usia. Anak-anak cenderung 

memahami nilai iman melalui simbol, cerita, dan contoh konkret, sedangkan remaja 

mulai mampu merefleksikan makna teologis dan implikasi etis secara lebih kritis. 

                                            
3 Arthur F. Holmes, Contours of a World View (Grand Rapids: Eerdmans, 1984), 6–10. 



Jurnal Murid Kristus 

 

Pendidikan iman yang menyajikan konsep teologis abstrak tanpa mempertimbangkan 

kesiapan kognitif berpotensi menimbulkan kebingungan atau ketidakrelevanan makna 

iman dalam kehidupan peserta didik. 

Secara emosional, perkembangan peserta didik memengaruhi cara mereka 

merespons nilai dan otoritas. Anak-anak membutuhkan rasa aman, penerimaan, dan 

relasi yang suportif agar nilai iman dapat diterima secara positif. Sementara itu, remaja 

sering kali mengalami ketegangan emosional dan pencarian identitas, sehingga 

pendidikan iman perlu memberi ruang dialog, ekspresi pertanyaan, dan refleksi kritis. 

Pendekatan yang otoriter atau normatif tanpa empati emosional berisiko memperlebar 

jarak antara peserta didik dan nilai iman yang diajarkan. 

Dimensi sosial juga berperan penting dalam pembentukan karakter. Peserta didik 

membangun nilai melalui interaksi dengan keluarga, teman sebaya, dan komunitas 

belajar. Pendidikan iman yang selaras dengan perkembangan sosial mendorong 

pembentukan karakter melalui pengalaman kebersamaan, keteladanan, dan praktik 

hidup bersama. Demikian pula, perkembangan moral peserta didik menuntut 

pendekatan bertahap, dari kepatuhan berbasis aturan menuju tanggung jawab moral 

yang reflektif. 

Dalam konteks PAK, nilai iman perlu disampaikan secara bertahap, kontekstual, 

dan dialogis sesuai dengan perkembangan peserta didik. Pendekatan ini menolong 

peserta didik mengintegrasikan iman secara utuh dalam kehidupan, sehingga pendidikan 

karakter tidak berhenti pada kepatuhan eksternal, melainkan bertumbuh menjadi 

komitmen iman yang sadar dan bertanggung jawab. 

Proses Belajar sebagai Ruang Internalisasi Nilai 

Belajar dalam perspektif psikologi pendidikan dipahami sebagai proses aktif yang 

melibatkan pengalaman langsung, refleksi kritis, serta interaksi dinamis dengan 

lingkungan sosial dan kultural peserta didik. Proses belajar tidak berlangsung secara 

mekanistis melalui penerimaan informasi semata, melainkan melalui keterlibatan subjek 

belajar dalam membangun makna dari pengalaman yang dialaminya. Pemahaman ini 

memiliki implikasi signifikan bagi pendidikan karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama 

Kristen (PAK), yang tidak dapat direduksi menjadi transmisi ajaran iman secara verbal 

atau kognitif. 

Dalam konteks PAK, pendidikan karakter yang efektif menuntut penyediaan 

pengalaman belajar yang bermakna dan kontekstual. Peserta didik perlu diberi ruang 

untuk mengaitkan ajaran iman Kristen dengan realitas hidup sehari-hari yang mereka 

hadapi, termasuk tantangan relasi, penggunaan teknologi digital, serta pengambilan 

keputusan moral. Melalui pengalaman belajar yang reflektif, nilai iman tidak hanya 

dipahami sebagai konsep normatif, tetapi dihayati sebagai orientasi hidup yang relevan 

dan aplikatif. 



Jurnal Murid Kristus 

 

Pendidikan karakter 5.0 dalam PAK, oleh karena itu, perlu mengembangkan 

strategi pembelajaran yang mendorong partisipasi aktif, dialog iman, dan refleksi etis. 

Ketika peserta didik dilibatkan secara aktif dalam proses belajar, mereka tidak hanya 

belajar tentang iman, tetapi belajar untuk menghidupi iman dalam konteks kehidupan 

nyata. Pendekatan ini memungkinkan pendidikan iman berfungsi secara transformatif, 

membentuk karakter yang reflektif, bertanggung jawab, dan kontekstual di tengah 

kompleksitas masyarakat digital. 

Motivasi Belajar dan Pembentukan Karakter 

Psikologi pendidikan menegaskan bahwa motivasi intrinsik merupakan faktor 

kunci dalam pembelajaran yang bermakna dan berkelanjungan. Motivasi intrinsik 

mendorong peserta didik untuk belajar karena adanya dorongan internal, seperti rasa 

ingin tahu, makna personal, dan komitmen nilai, bukan semata-mata karena tekanan 

eksternal. Dalam konteks pendidikan karakter, ketergantungan pada hukuman dan 

hadiah eksternal berisiko menghasilkan kepatuhan yang bersifat dangkal dan situasional, 

tanpa internalisasi nilai yang mendalam. 

Dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK), motivasi intrinsik berkaitan erat dengan 

kesadaran iman dan relasi personal dengan Allah. Ketika peserta didik memaknai iman 

sebagai relasi hidup yang bermakna, pembentukan karakter tidak lagi dipaksakan dari 

luar, tetapi tumbuh sebagai respons internal terhadap panggilan iman. Pendidikan iman 

yang menumbuhkan motivasi intrinsik memungkinkan peserta didik mengembangkan 

karakter secara autentik, di mana tindakan etis dan spiritual lahir dari komitmen pribadi, 

bukan sekadar kepatuhan normatif. 

Perbedaan Individual dan Pendekatan Personal 

Setiap peserta didik hadir dalam proses pendidikan dengan latar belakang 

keluarga, pengalaman hidup, kemampuan kognitif, serta gaya belajar yang beragam. 

Psikologi pendidikan menegaskan bahwa perbedaan individual bukanlah hambatan, 

melainkan realitas pedagogis yang harus diakomodasi secara sadar dalam perancangan 

pembelajaran. Dalam konteks pendidikan karakter 5.0, pengabaian terhadap perbedaan 

individual berisiko menghasilkan pendekatan seragam yang tidak menyentuh kebutuhan 

personal peserta didik. 

Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang menghargai perbedaan individual 

memungkinkan pembentukan karakter berlangsung secara personal dan inklusif. 

Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek belajar yang unik, bukan 

objek pendidikan yang diperlakukan secara homogen. Dengan memperhatikan variasi 

kemampuan, gaya belajar, dan latar belakang sosial-budaya, PAK dapat menghadirkan 

pembelajaran iman yang relevan dan bermakna. Pendidikan karakter yang inklusif 

menolong peserta didik menghayati iman secara otentik sesuai konteks hidupnya, 

sehingga pembentukan karakter tidak bersifat seragam, melainkan bertumbuh secara 

personal dan bertanggung jawab. 



Jurnal Murid Kristus 

 

Lingkungan Belajar Fisik, Sosial, dan Digital 

Lingkungan belajar memainkan peran signifikan dalam pembentukan karakter 

peserta didik karena nilai dan sikap tidak hanya diajarkan secara eksplisit, tetapi juga 

dibentuk melalui atmosfer sosial, kultural, dan simbolik tempat peserta didik 

berinteraksi. Psikologi pendidikan menegaskan bahwa lingkungan belajar berfungsi 

sebagai hidden curriculum yang secara implisit membentuk orientasi nilai, kebiasaan, dan 

cara peserta didik memaknai realitas. Dalam era digital, lingkungan belajar anak tidak 

lagi terbatas pada ruang kelas atau komunitas fisik, melainkan meluas ke ruang virtual 

yang sarat dengan nilai, narasi, dan pengaruh ideologis yang sering kali tidak terkontrol 

secara pedagogis. Media sosial, platform digital, dan konten daring secara intens 

membentuk pola atensi, relasi sosial, serta sensitivitas moral peserta didik. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), kondisi ini menuntut 

pengelolaan lingkungan belajar yang sadar, reflektif, dan etis. Pendidikan iman tidak 

dapat bersikap defensif atau menutup diri dari dunia digital, tetapi harus secara proaktif 

membimbing peserta didik untuk mengembangkan literasi digital yang kritis dan 

bertanggung jawab. Dengan menciptakan lingkungan belajar, baik fisik maupun digital 

yang aman, dialogis, dan bernilai, PAK berperan mendukung pembentukan karakter yang 

sehat. Lingkungan belajar yang terkelola secara etis memungkinkan peserta didik menilai 

pengaruh digital secara reflektif serta mengintegrasikan iman Kristen dalam kehidupan 

sehari-hari secara konsisten dan bertanggung jawab.4 

Pendalaman Biblika tentang Pembentukan Karakter 

Alkitab memandang pendidikan iman sebagai proses pembentukan hidup yang 

berlangsung secara holistik dan berkelanjutan. Pendidikan iman tidak dimaksudkan 

sebagai transmisi informasi religius, melainkan sebagai proses formasi yang menata 

ulang orientasi hidup manusia di hadapan Allah. Amsal 1:7 menyatakan bahwa “takut 

akan TUHAN adalah permulaan pengetahuan.” Istilah Ibrani yir’ah tidak menunjuk pada 

rasa takut dalam arti psikologis semata, melainkan pada sikap hormat, ketundukan, dan 

relasi perjanjian yang benar dengan Allah. Dalam kerangka ini, pengetahuan dipahami 

sebagai realitas yang bermuatan moral dan relasional. Pengetahuan yang terlepas dari 

relasi dengan Allah kehilangan arah normatifnya dan berisiko menjadi instrumen yang 

netral secara etis, bahkan destruktif.5 Oleh karena itu, pembentukan karakter dalam 

Pendidikan Agama Kristen (PAK) berakar pada relasi iman yang hidup, bukan sekadar 

penguasaan konsep. 

Ulangan 6:5–9 menempatkan pendidikan iman dalam ritme kehidupan sehari-hari 

umat Israel. Perintah untuk mengasihi Tuhan dengan segenap hati, jiwa, dan kekuatan 

diikuti dengan mandat pedagogis untuk mengajarkan iman secara berulang dalam 

konteks keluarga dan komunitas. Teks ini menegaskan bahwa pembentukan karakter 

berlangsung melalui pembiasaan (habituation) dan relasi yang konsisten, bukan hanya 

                                            
4 Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 132–138. 
5 Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1–15 (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 88–90. 



Jurnal Murid Kristus 

 

melalui pengajaran formal yang terpisah dari kehidupan nyata. Pendidikan iman bersifat 

inkarnasional, terjalin dalam praktik hidup, percakapan, dan teladan. Prinsip ini relevan 

secara langsung dengan pendidikan karakter 5.0, yang menuntut integrasi antara nilai 

iman dan realitas keseharian peserta didik. 

Dalam Perjanjian Baru, Roma 12:2 menekankan pembaruan budi sebagai fondasi 

transformasi hidup. Rasul Paulus menggunakan istilah Yunani dokimazō untuk 

menggambarkan kemampuan menguji, menilai, dan membedakan kehendak Allah secara 

reflektif dan etis. Pendidikan karakter dalam PAK, dengan demikian, tidak berhenti pada 

kepatuhan eksternal terhadap norma, tetapi bertujuan membentuk kemampuan 

discernment rohani. Peserta didik dipanggil untuk mengembangkan kapasitas menilai 

secara kritis nilai-nilai yang mereka jumpai, termasuk dalam konteks sosial dan digital 

yang kompleks.6 

Tantangan ini menjadi semakin nyata dalam era digital. Laporan Barna Group 

menunjukkan bahwa banyak generasi muda Kristen mengalami kebingungan etis 

meskipun memiliki latar belakang pendidikan agama yang cukup.7 Hal ini 

mengindikasikan adanya kesenjangan antara pengetahuan iman dan praksis hidup. 

Sementara itu, Pew Research Center mencatat bahwa teknologi digital secara signifikan 

membentuk pola relasi, identitas, dan nilai generasi muda, sering kali tanpa 

pendampingan etis dan reflektif yang memadai.8 Fakta-fakta ini menegaskan bahwa 

pendidikan karakter 5.0 tidak dapat diserahkan pada teknologi semata atau pendekatan 

pedagogis teknis. 

Dalam konteks ini, pendidikan karakter 5.0 dalam PAK tidak dimaksudkan untuk 

bersaing dengan dunia digital dalam hal kecepatan, visualitas, atau hiburan. Sebaliknya, 

PAK menawarkan kedalaman makna, relasi yang bermakna, dan kebijaksanaan hidup 

yang berakar pada iman Kristen. Integrasi psikologi pendidikan menolong PAK 

menghadirkan pembelajaran iman yang membumi, kontekstual, dan relevan, sehingga 

peserta didik tidak hanya mampu beradaptasi dengan dunia digital, tetapi juga 

menghidupi iman secara reflektif, etis, dan bertanggung jawab di tengah kompleksitas 

kehidupan modern. 

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen 

 Pertama, pendidik PAK perlu menguasai dasar-dasar psikologi pendidikan 

sebagai kompetensi pedagogis esensial. 

 Kedua, pembelajaran iman harus dirancang sebagai pengalaman belajar yang 

bermakna dan reflektif. 

 Ketiga, pendidikan karakter perlu memanfaatkan teknologi secara kritis dan etis. 

                                            
6 Dallas Willard, The Great Omission (San Francisco: HarperOne, 2006), 67–73 
7 Barna Group, Faith in a Digital Age (Ventura, CA: Barna, 2020), 24–27. 
8 Pew Research Center, Teens, Technology, and Religion (Washington, DC: Pew, 2020), 41–44. 



Jurnal Murid Kristus 

 

 Keempat, pendidik berperan sebagai teladan dan pendamping karakter. 

Kelima, lembaga pendidikan Kristen perlu menempatkan PAK sebagai sistem 

pembentukan karakter yang strategis. 

KESIMPULAN 

Pendidikan karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama Kristen menuntut integrasi 

psikologi pendidikan sebagai pendekatan pedagogis formatif. Psikologi pendidikan 

memungkinkan PAK memahami peserta didik secara utuh dan merancang pembelajaran 

iman yang kontekstual, manusiawi, dan transformatif. Dengan demikian, PAK dapat 

berkontribusi signifikan dalam membentuk karakter peserta didik yang beriman, 

beretika, dan bertanggung jawab di tengah kompleksitas Society 5.0. 

Daftar Pustaka 

Barna Group. Faith in a Digital Age. Ventura, CA: Barna, 2020. 

Dykstra, Craig. Growing in the Life of Faith. Louisville: Westminster John Knox, 2014. 

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Jossey-Bass, 2011. 

Holmes, Arthur F. Contours of a World View. Grand Rapids: Eerdmans, 1984. 

Pew Research Center. Teens, Technology, and Religion. Washington, DC: Pew, 2020. 

Rosa, Hartmut. Social Acceleration: A New Theory of Modernity. New York: Columbia 

University Press, 2013. 

Santrock, John W. Educational Psychology. New York: McGraw-Hill, 2019. 

Smith, David I. On Christian Teaching. Grand Rapids: Eerdmans, 2018. 

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom. Grand Rapids: Baker Academic, 2016. 

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge: Harvard University Press, 2007. 

UNESCO. Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO, 2021. 

Waltke, Bruce K. The Book of Proverbs: Chapters 1–15. Grand Rapids: Eerdmans, 2004. 

Willard, Dallas. The Great Omission. San Francisco: HarperOne, 2006. 

Wolterstorff, Nicholas. Educating for Life. Grand Rapids: Baker Academic, 2004. 

Root, Andrew. Faith Formation in a Secular Age. Grand Rapids: Baker Academic, 2017. 


