Y
.-\ Jurnal Murid Kristus

Pendidikan Karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama Kristen
Integrasi Psikologi Pendidikan sebagai Pendekatan Pedagogis
Formatif di Era Society 5.0

Nicodemus Rampen
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

Samuel Richard Landopu
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

The emergence of Society 5.0 has generated profound implications for education,
particularly in the formation of students’ character within contexts marked by
technological acceleration, social complexity, and value pluralism. In this setting,
Christian Religious Education (CRE) faces serious challenges, including character crises,
fragmentation of faith-based meaning, and the tendency to reduce faith education to
technical and cognitive pedagogical activities. This article aims to analyze Character
Education 5.0 within Christian Religious Education by positioning educational
psychology as a primary pedagogical approach that supports the formation of students’
faith and character. Employing a qualitative-descriptive methodology, this study draws on
a literature review of educational psychology teaching materials, Christian Religious
Education scholarship, theological education, Christian ethics, and biblical studies from
both the Old and New Testaments, complemented by contextual data from international
research reports. The findings indicate that Character Education 5.0 in Christian Religious
Education cannot be reduced to technological adaptation or methodological effectiveness
alone, but must be grounded in a deep psychological understanding of learners, clarity of
faith-oriented educational goals, and learning processes that are relational and formative
in nature. The article argues that integrating educational psychology into Christian
Religious Education constitutes a significant conceptual contribution toward developing
a humane, reflective, and contextually responsive model of character education in the era
of Society 5.0.

Keywords: Christian Religious Education, Character Education 5.0, Educational
Psychology, Character Formation, Society 5.0.

ABSTRAK

Perkembangan Society 5.0 membawa implikasi mendalam bagi pendidikan,
khususnya dalam pembentukan karakter peserta didik yang hidup di tengah percepatan
teknologi, kompleksitas sosial, dan pluralitas nilai. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama
Kristen (PAK) menghadapi tantangan serius berupa krisis karakter, fragmentasi makna



iman, serta kecenderungan reduksi pendidikan iman menjadi aktivitas pedagogis teknis
dan kognitif. Artikel ini bertujuan menganalisis pendidikan karakter 5.0 dalam
Pendidikan Agama Kristen dengan menempatkan psikologi pendidikan sebagai
pendekatan pedagogis utama yang menopang pembentukan iman dan karakter peserta
didik. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka
terhadap bahan ajar psikologi pendidikan, literatur Pendidikan Agama Kristen, teologi
pendidikan, etika Kristen, serta pendalaman biblika Perjanjian Lama dan Perjanjian Baru,
dan diperkuat oleh data kontekstual dari laporan riset internasional. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pendidikan karakter 5.0 dalam PAK tidak dapat direduksi pada
adaptasi teknologi atau efektivitas metode pembelajaran semata, melainkan harus
dibangun di atas pemahaman psikologis peserta didik, kejelasan tujuan iman, dan
pembelajaran yang bersifat relasional serta formatif. Artikel ini menegaskan bahwa
integrasi psikologi pendidikan dalam PAK merupakan kontribusi konseptual yang
signifikan untuk membangun pendidikan karakter yang manusiawi, reflektif, dan
kontekstual di era Society 5.0.

Kata Kunci: Pendidikan Agama Kristen, Pendidikan Karakter 5.0, Psikologi Pendidikan,
Pembentukan Karakter, Society 5.0.

PENDAHULUAN

Transformasi sosial yang ditandai oleh Society 5.0 menggeser paradigma
pendidikan dari sekadar penguasaan pengetahuan menuju pembentukan manusia yang
utuh. Peserta didik hidup dalam ruang digital yang sarat informasi, percepatan interaksi,
dan tekanan sosial yang tinggi. Kondisi ini berimplikasi langsung pada pembentukan
karakter, identitas diri, dan orientasi nilai generasi muda. Hartmut Rosa menyebut
percepatan sosial sebagai faktor yang melemahkan kapasitas reflektif manusia, sehingga
individu semakin sulit membangun makna hidup yang mendalam.!

Dalam konteks pendidikan global, UNESCO menyoroti kecenderungan sistem
pendidikan yang berorientasi pada efisiensi, keterukuran, dan kesiapan kerja, sementara
dimensi nilai dan karakter semakin terpinggirkan.? Paradigma ini berdampak signifikan
pada pendidikan agama, termasuk Pendidikan Agama Kristen (PAK), yang berisiko
direduksi menjadi mata pelajaran kognitif tanpa daya formatif iman.

PAK pada hakikatnya tidak hanya bertujuan mentransmisikan ajaran iman Kristen,
tetapi membentuk karakter Kristiani yang hidup dalam relasi yang benar dengan Allah,
sesama, dan dunia. Oleh karena itu, PAK memerlukan pendekatan pedagogis yang tidak
mekanistis, melainkan memperhitungkan realitas psikologis peserta didik sebagai subjek
belajar. Bahan ajar psikologi pendidikan menegaskan bahwa pendidikan selalu berurusan
dengan manusia sebagai pribadi yang berkembang, belajar, termotivasi, dan dipengaruhi
oleh lingkungan. Tanpa integrasi pemahaman psikologis, pendidikan karakter berisiko

! Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New Theory of Modernity (New York: Columbia University
Press, 2013), 45-48.
2 UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021), 16-18



bersifat normatif dan tidak kontekstual. Artikel ini mengajukan tesis bahwa pendidikan
karakter 5.0 dalam PAK menuntut integrasi psikologi pendidikan sebagai pendekatan
pedagogis formatif, sehingga pembentukan iman dan karakter dapat berlangsung secara
manusiawi dan transformatif.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi
pustaka. Sumber utama meliputi bahan ajar psikologi pendidikan (pengantar psikologi
pendidikan, hubungan psikologi dan pendidikan, serta ruang lingkup psikologi
pendidikan), literatur Pendidikan Agama Kristen, teologi pendidikan, etika Kristen, dan
kajian biblika. Data pendukung diperoleh dari laporan riset internasional yang relevan
dengan pendidikan dan pembentukan karakter di era digital. Analisis dilakukan melalui
pembacaan kritis, kategorisasi tematik, dan sintesis konseptual-teologis untuk
merumuskan kerangka pendidikan karakter 5.0 yang relevan bagi PAK.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Psikologi Pendidikan sebagai Kerangka Pedagogis Pendidikan Karakter 5.0
Hakikat Psikologi Pendidikan dalam Pendidikan Karakter

Psikologi pendidikan merupakan disiplin ilmiah yang mempelajari perilaku
manusia dalam konteks pendidikan, dengan fokus utama pada proses belajar,
perkembangan peserta didik, serta faktor-faktor yang memengaruhi keberhasilan
pendidikan. Dalam kerangka ini, pendidikan tidak dipahami sekadar sebagai proses
penyampaian pengetahuan, melainkan sebagai upaya sistematis untuk menghasilkan
perubahan perilaku, pembentukan sikap, dan perkembangan kepribadian yang relatif
permanen melalui pengalaman belajar yang terarah. Oleh karena itu, psikologi
pendidikan menyediakan fondasi teoritis yang penting bagi perancangan dan
pelaksanaan pendidikan yang berorientasi pada pembentukan manusia secara utuh.

Dalam konteks pendidikan karakter 5.0, peran psikologi pendidikan menjadi
semakin strategis. Pendidikan karakter tidak hanya berkaitan dengan apa yang diajarkan,
tetapi terutama dengan bagaimana nilai, sikap, dan kebiasaan terbentuk serta
diinternalisasi dalam diri peserta didik. Psikologi pendidikan membantu menjelaskan
proses internalisasi tersebut melalui kajian tentang perkembangan kognitif, dinamika
emosi, motivasi belajar, serta interaksi sosial peserta didik dengan lingkungannya.
Dengan memahami proses-proses ini, pendidik dapat merancang pengalaman belajar
yang memungkinkan nilai karakter tidak hanya diketahui, tetapi juga dihayati dan
diwujudkan dalam perilaku nyata.

Sebaliknya, pendidikan karakter yang mengabaikan dimensi psikologis cenderung
jatuh ke dalam pendekatan preskriptif dan moralistik. Nilai-nilai diajarkan sebagai
seperangkat aturan normatif yang harus ditaati, tanpa memperhatikan kesiapan
psikologis peserta didik, konteks pengalaman hidup mereka, serta proses pembentukan
makna personal. Pendekatan semacam ini berisiko menghasilkan kepatuhan yang



bersifat eksternal dan temporer, bukan pembentukan karakter yang autentik dan
berkelanjutan. Dalam jangka panjang, peserta didik dapat mengalami kejenuhan,
resistensi, atau bahkan penolakan terhadap nilai-nilai yang diajarkan.

Pendekatan psikologi pendidikan, sebaliknya, memungkinkan pendidik
memahami mekanisme internalisasi nilai secara lebih mendalam. Dinamika emosi
peserta didik, misalnya, berperan penting dalam menentukan apakah suatu nilai diterima
atau ditolak. Demikian pula, motivasi belajar, khususnya motivasi intrinsik menjadi faktor
kunci dalam pembentukan karakter yang sadar dan bertanggung jawab. Dengan
memperhitungkan faktor-faktor psikologis ini, pendidikan karakter 5.0 dapat diarahkan
pada proses pembelajaran yang partisipatif, reflektif, dan bermakna.

Dengan demikian, psikologi pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap
pedagogis, tetapi sebagai kerangka ilmiah yang memungkinkan pendidikan karakter 5.0
dijalankan secara manusiawi, kontekstual, dan transformatif. Integrasi psikologi
pendidikan membantu pendidikan iman dan karakter bergerak melampaui pendekatan
normatif menuju pembentukan pribadi yang matang secara moral, emosional, dan
spiritual.

Relasi Psikologi dan Pendidikan dalam Pendidikan Agama Kristen

Hubungan antara psikologi dan pendidikan bersifat integratif dan saling
menopang. Psikologi menyediakan kerangka teoretis dan temuan empiris mengenai
bagaimana manusia belajar, berkembang, memaknai pengalaman, serta membentuk
sikap dan perilaku. Pendidikan, di sisi lain, menerjemahkan pemahaman psikologis
tersebut ke dalam praktik pedagogis yang konkret melalui perencanaan kurikulum,
strategi pembelajaran, dan relasi pendidik-peserta didik. Tanpa dasar psikologis yang
memadai, praktik pendidikan berisiko berjalan secara intuitif atau normatif, tanpa
kepekaan terhadap dinamika perkembangan manusia.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), integrasi psikologi dan
pendidikan menjadi semakin krusial karena orientasi utama pendidikan iman bukan
sekadar transmisi pengetahuan religius, melainkan formasi karakter dan kehidupan iman
yang utuh. PAK berurusan dengan dimensi terdalam manusia—iman, nilai, makna, dan
orientasi hidup—yang semuanya terkait erat dengan proses psikologis peserta didik.
Oleh karena itu, pemahaman tentang perkembangan kognitif, emosional, sosial, dan
moral peserta didik menjadi prasyarat bagi pendidikan iman yang bertanggung jawab.

PAK yang tidak mempertimbangkan psikologi pendidikan berisiko jatuh ke dalam
pola indoktrinasi, yakni penanaman nilai iman secara sepihak tanpa memperhatikan
kesiapan, pengalaman, dan pergumulan peserta didik. Dalam pendekatan ini, peserta
didik diperlakukan sebagai objek penerima doktrin, bukan sebagai subjek yang sedang
bertumbuh dalam iman. Akibatnya, nilai iman mungkin diterima secara verbal, tetapi
tidak diinternalisasi secara reflektif. Bahkan, dalam beberapa kasus, pendekatan
indoktrinatif dapat memicu resistensi, sikap apatis, atau penolakan terhadap iman ketika
peserta didik memasuki fase perkembangan yang lebih kritis.



Sebaliknya, integrasi psikologi pendidikan memungkinkan PAK mengembangkan
pendekatan pembelajaran iman yang dialogis, empatik, dan kontekstual. Pendekatan
dialogis memberi ruang bagi peserta didik untuk bertanya, meragukan, dan
merefleksikan iman secara jujur. Psikologi pendidikan menegaskan bahwa proses belajar
yang bermakna terjadi ketika peserta didik dilibatkan secara aktif dalam membangun
pemahaman, bukan sekadar menerima jawaban siap pakai. Dalam konteks iman, dialog
semacam ini membantu peserta didik mengaitkan ajaran Kristen dengan pengalaman
hidup mereka sendiri.

Pendekatan empatik menuntut pendidik PAK memahami dinamika emosi dan
latar belakang peserta didik. Psikologi pendidikan membantu pendidik menyadari bahwa
penerimaan nilai iman sangat dipengaruhi oleh pengalaman relasional, rasa aman, dan
kepercayaan. Pendidikan iman yang disampaikan tanpa empati berisiko kehilangan daya
formatifnya, karena peserta didik merasa tidak dipahami atau tidak dihargai sebagai
pribadi.

Selain itu, pendekatan kontekstual memungkinkan PAK merespons realitas sosial
dan budaya tempat peserta didik hidup, termasuk tantangan era digital. Integrasi
psikologi pendidikan menolong pendidik memahami bagaimana lingkungan sosial, media
digital, dan relasi sebaya membentuk cara peserta didik memaknai iman. Dengan
demikian, nilai iman tidak diajarkan secara abstrak, tetapi diinternalisasi secara sadar
dan bertanggung jawab dalam konteks kehidupan nyata.3

Dengan kata lain, integrasi psikologi dan pendidikan dalam PAK bukan sekadar
pilihan metodologis, melainkan keharusan pedagogis dan teologis. Integrasi ini
memungkinkan pendidikan iman bergerak melampaui pendekatan normatif menuju
proses formasi karakter yang reflektif, manusiawi, dan berkelanjutan.

Ruang Lingkup Psikologi Pendidikan dan Implikasinya bagi PAK
Perkembangan Peserta Didik sebagai Dasar Formasi Karakter

Pemahaman yang komprehensif mengenai perkembangan kognitif, emosional,
sosial, dan moral peserta didik merupakan prasyarat fundamental bagi pendidikan
karakter yang efektif dan berkelanjutan. Pendidikan iman tidak berlangsung dalam ruang
hampa, melainkan terjadi dalam dinamika perkembangan manusia yang kompleks dan
bertahap. Oleh karena itu, Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang mengabaikan tahap
perkembangan peserta didik berisiko menghasilkan internalisasi nilai yang dangkal,
bersifat verbalistik, atau bahkan memicu resistensi terhadap ajaran iman.

Dari perspektif perkembangan kognitif, peserta didik mengalami pergeseran cara
berpikir dari konkret menuju abstrak seiring bertambahnya usia. Anak-anak cenderung
memahami nilai iman melalui simbol, cerita, dan contoh konkret, sedangkan remaja
mulai mampu merefleksikan makna teologis dan implikasi etis secara lebih kritis.

3 Arthur F. Holmes, Contours of a World View (Grand Rapids: Eerdmans, 1984), 6-10.



Pendidikan iman yang menyajikan konsep teologis abstrak tanpa mempertimbangkan
kesiapan kognitif berpotensi menimbulkan kebingungan atau ketidakrelevanan makna
iman dalam kehidupan peserta didik.

Secara emosional, perkembangan peserta didik memengaruhi cara mereka
merespons nilai dan otoritas. Anak-anak membutuhkan rasa aman, penerimaan, dan
relasi yang suportif agar nilai iman dapat diterima secara positif. Sementara itu, remaja
sering kali mengalami ketegangan emosional dan pencarian identitas, sehingga
pendidikan iman perlu memberi ruang dialog, ekspresi pertanyaan, dan refleksi kritis.
Pendekatan yang otoriter atau normatif tanpa empati emosional berisiko memperlebar
jarak antara peserta didik dan nilai iman yang diajarkan.

Dimensi sosial juga berperan penting dalam pembentukan karakter. Peserta didik
membangun nilai melalui interaksi dengan keluarga, teman sebaya, dan komunitas
belajar. Pendidikan iman yang selaras dengan perkembangan sosial mendorong
pembentukan karakter melalui pengalaman kebersamaan, keteladanan, dan praktik
hidup bersama. Demikian pula, perkembangan moral peserta didik menuntut
pendekatan bertahap, dari kepatuhan berbasis aturan menuju tanggung jawab moral
yang reflektif.

Dalam konteks PAK, nilai iman perlu disampaikan secara bertahap, kontekstual,
dan dialogis sesuai dengan perkembangan peserta didik. Pendekatan ini menolong
peserta didik mengintegrasikan iman secara utuh dalam kehidupan, sehingga pendidikan
karakter tidak berhenti pada kepatuhan eksternal, melainkan bertumbuh menjadi
komitmen iman yang sadar dan bertanggung jawab.

Proses Belajar sebagai Ruang Internalisasi Nilai

Belajar dalam perspektif psikologi pendidikan dipahami sebagai proses aktif yang
melibatkan pengalaman langsung, refleksi kritis, serta interaksi dinamis dengan
lingkungan sosial dan kultural peserta didik. Proses belajar tidak berlangsung secara
mekanistis melalui penerimaan informasi semata, melainkan melalui keterlibatan subjek
belajar dalam membangun makna dari pengalaman yang dialaminya. Pemahaman ini
memiliki implikasi signifikan bagi pendidikan karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama
Kristen (PAK), yang tidak dapat direduksi menjadi transmisi ajaran iman secara verbal
atau kognitif.

Dalam konteks PAK, pendidikan karakter yang efektif menuntut penyediaan
pengalaman belajar yang bermakna dan kontekstual. Peserta didik perlu diberi ruang
untuk mengaitkan ajaran iman Kristen dengan realitas hidup sehari-hari yang mereka
hadapi, termasuk tantangan relasi, penggunaan teknologi digital, serta pengambilan
keputusan moral. Melalui pengalaman belajar yang reflektif, nilai iman tidak hanya
dipahami sebagai konsep normatif, tetapi dihayati sebagai orientasi hidup yang relevan
dan aplikatif.



Pendidikan karakter 5.0 dalam PAK, oleh karena itu, perlu mengembangkan
strategi pembelajaran yang mendorong partisipasi aktif, dialog iman, dan refleksi etis.
Ketika peserta didik dilibatkan secara aktif dalam proses belajar, mereka tidak hanya
belajar tentang iman, tetapi belajar untuk menghidupi iman dalam konteks kehidupan
nyata. Pendekatan ini memungkinkan pendidikan iman berfungsi secara transformatif,
membentuk karakter yang reflektif, bertanggung jawab, dan kontekstual di tengah
kompleksitas masyarakat digital.

Motivasi Belajar dan Pembentukan Karakter

Psikologi pendidikan menegaskan bahwa motivasi intrinsik merupakan faktor
kunci dalam pembelajaran yang bermakna dan berkelanjungan. Motivasi intrinsik
mendorong peserta didik untuk belajar karena adanya dorongan internal, seperti rasa
ingin tahu, makna personal, dan komitmen nilai, bukan semata-mata karena tekanan
eksternal. Dalam konteks pendidikan karakter, ketergantungan pada hukuman dan
hadiah eksternal berisiko menghasilkan kepatuhan yang bersifat dangkal dan situasional,
tanpa internalisasi nilai yang mendalam.

Dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK), motivasi intrinsik berkaitan erat dengan
kesadaran iman dan relasi personal dengan Allah. Ketika peserta didik memaknai iman
sebagai relasi hidup yang bermakna, pembentukan karakter tidak lagi dipaksakan dari
luar, tetapi tumbuh sebagai respons internal terhadap panggilan iman. Pendidikan iman
yang menumbuhkan motivasi intrinsik memungkinkan peserta didik mengembangkan
karakter secara autentik, di mana tindakan etis dan spiritual lahir dari komitmen pribadi,
bukan sekadar kepatuhan normatif.

Perbedaan Individual dan Pendekatan Personal

Setiap peserta didik hadir dalam proses pendidikan dengan latar belakang
keluarga, pengalaman hidup, kemampuan kognitif, serta gaya belajar yang beragam.
Psikologi pendidikan menegaskan bahwa perbedaan individual bukanlah hambatan,
melainkan realitas pedagogis yang harus diakomodasi secara sadar dalam perancangan
pembelajaran. Dalam konteks pendidikan karakter 5.0, pengabaian terhadap perbedaan
individual berisiko menghasilkan pendekatan seragam yang tidak menyentuh kebutuhan
personal peserta didik.

Pendidikan Agama Kristen (PAK) yang menghargai perbedaan individual
memungkinkan pembentukan karakter berlangsung secara personal dan inklusif.
Pendekatan ini menempatkan peserta didik sebagai subjek belajar yang unik, bukan
objek pendidikan yang diperlakukan secara homogen. Dengan memperhatikan variasi
kemampuan, gaya belajar, dan latar belakang sosial-budaya, PAK dapat menghadirkan
pembelajaran iman yang relevan dan bermakna. Pendidikan karakter yang inklusif
menolong peserta didik menghayati iman secara otentik sesuai konteks hidupnya,
sehingga pembentukan karakter tidak bersifat seragam, melainkan bertumbuh secara
personal dan bertanggung jawab.



Lingkungan Belajar Fisik, Sosial, dan Digital

Lingkungan belajar memainkan peran signifikan dalam pembentukan karakter
peserta didik karena nilai dan sikap tidak hanya diajarkan secara eksplisit, tetapi juga
dibentuk melalui atmosfer sosial, kultural, dan simbolik tempat peserta didik
berinteraksi. Psikologi pendidikan menegaskan bahwa lingkungan belajar berfungsi
sebagai hidden curriculum yang secara implisit membentuk orientasi nilai, kebiasaan, dan
cara peserta didik memaknai realitas. Dalam era digital, lingkungan belajar anak tidak
lagi terbatas pada ruang kelas atau komunitas fisik, melainkan meluas ke ruang virtual
yang sarat dengan nilai, narasi, dan pengaruh ideologis yang sering kali tidak terkontrol
secara pedagogis. Media sosial, platform digital, dan konten daring secara intens
membentuk pola atensi, relasi sosial, serta sensitivitas moral peserta didik.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), kondisi ini menuntut
pengelolaan lingkungan belajar yang sadar, reflektif, dan etis. Pendidikan iman tidak
dapat bersikap defensif atau menutup diri dari dunia digital, tetapi harus secara proaktif
membimbing peserta didik untuk mengembangkan literasi digital yang kritis dan
bertanggung jawab. Dengan menciptakan lingkungan belajar, baik fisik maupun digital
yang aman, dialogis, dan bernilai, PAK berperan mendukung pembentukan karakter yang
sehat. Lingkungan belajar yang terkelola secara etis memungkinkan peserta didik menilai
pengaruh digital secara reflektif serta mengintegrasikan iman Kristen dalam kehidupan
sehari-hari secara konsisten dan bertanggung jawab.*

Pendalaman Biblika tentang Pembentukan Karakter

Alkitab memandang pendidikan iman sebagai proses pembentukan hidup yang
berlangsung secara holistik dan berkelanjutan. Pendidikan iman tidak dimaksudkan
sebagai transmisi informasi religius, melainkan sebagai proses formasi yang menata
ulang orientasi hidup manusia di hadapan Allah. Amsal 1:7 menyatakan bahwa “takut
akan TUHAN adalah permulaan pengetahuan.” Istilah Ibrani yir‘ah tidak menunjuk pada
rasa takut dalam arti psikologis semata, melainkan pada sikap hormat, ketundukan, dan
relasi perjanjian yang benar dengan Allah. Dalam kerangka ini, pengetahuan dipahami
sebagai realitas yang bermuatan moral dan relasional. Pengetahuan yang terlepas dari
relasi dengan Allah kehilangan arah normatifnya dan berisiko menjadi instrumen yang
netral secara etis, bahkan destruktif.> Oleh karena itu, pembentukan karakter dalam
Pendidikan Agama Kristen (PAK) berakar pada relasi iman yang hidup, bukan sekadar
penguasaan konsep.

Ulangan 6:5-9 menempatkan pendidikan iman dalam ritme kehidupan sehari-hari
umat Israel. Perintah untuk mengasihi Tuhan dengan segenap hati, jiwa, dan kekuatan
diikuti dengan mandat pedagogis untuk mengajarkan iman secara berulang dalam
konteks keluarga dan komunitas. Teks ini menegaskan bahwa pembentukan karakter
berlangsung melalui pembiasaan (habituation) dan relasi yang konsisten, bukan hanya

4 Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 132—138.
5 Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1-15 (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 88-90.



melalui pengajaran formal yang terpisah dari kehidupan nyata. Pendidikan iman bersifat
inkarnasional, terjalin dalam praktik hidup, percakapan, dan teladan. Prinsip ini relevan
secara langsung dengan pendidikan karakter 5.0, yang menuntut integrasi antara nilai
iman dan realitas keseharian peserta didik.

Dalam Perjanjian Baru, Roma 12:2 menekankan pembaruan budi sebagai fondasi
transformasi hidup. Rasul Paulus menggunakan istilah Yunani dokimazo untuk
menggambarkan kemampuan menguji, menilai, dan membedakan kehendak Allah secara
reflektif dan etis. Pendidikan karakter dalam PAK, dengan demikian, tidak berhenti pada
kepatuhan eksternal terhadap norma, tetapi bertujuan membentuk kemampuan
discernment rohani. Peserta didik dipanggil untuk mengembangkan kapasitas menilai
secara kritis nilai-nilai yang mereka jumpai, termasuk dalam konteks sosial dan digital
yang kompleks.6

Tantangan ini menjadi semakin nyata dalam era digital. Laporan Barna Group
menunjukkan bahwa banyak generasi muda Kristen mengalami kebingungan etis
meskipun memiliki latar belakang pendidikan agama yang cukup.” Hal ini
mengindikasikan adanya kesenjangan antara pengetahuan iman dan praksis hidup.
Sementara itu, Pew Research Center mencatat bahwa teknologi digital secara signifikan
membentuk pola relasi, identitas, dan nilai generasi muda, sering kali tanpa
pendampingan etis dan reflektif yang memadai.? Fakta-fakta ini menegaskan bahwa
pendidikan karakter 5.0 tidak dapat diserahkan pada teknologi semata atau pendekatan
pedagogis teknis.

Dalam konteks ini, pendidikan karakter 5.0 dalam PAK tidak dimaksudkan untuk
bersaing dengan dunia digital dalam hal kecepatan, visualitas, atau hiburan. Sebaliknya,
PAK menawarkan kedalaman makna, relasi yang bermakna, dan kebijaksanaan hidup
yang berakar pada iman Kristen. Integrasi psikologi pendidikan menolong PAK
menghadirkan pembelajaran iman yang membumi, kontekstual, dan relevan, sehingga
peserta didik tidak hanya mampu beradaptasi dengan dunia digital, tetapi juga
menghidupi iman secara reflektif, etis, dan bertanggung jawab di tengah kompleksitas
kehidupan modern.

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen

e Pertama, pendidik PAK perlu menguasai dasar-dasar psikologi pendidikan
sebagai kompetensi pedagogis esensial.

e Kedua, pembelajaran iman harus dirancang sebagai pengalaman belajar yang
bermakna dan reflektif.

e Ketiga, pendidikan karakter perlu memanfaatkan teknologi secara kritis dan etis.

6 Dallas Willard, The Great Omission (San Francisco: HarperOne, 2006), 67-73
7 Barna Group, Faith in a Digital Age (Ventura, CA: Barna, 2020), 24-27.
8 Pew Research Center, Teens, Technology, and Religion (Washington, DC: Pew, 2020), 41-44.



e Keempat, pendidik berperan sebagai teladan dan pendamping karakter.
Kelima, lembaga pendidikan Kristen perlu menempatkan PAK sebagai sistem
pembentukan karakter yang strategis.

KESIMPULAN

Pendidikan karakter 5.0 dalam Pendidikan Agama Kristen menuntut integrasi
psikologi pendidikan sebagai pendekatan pedagogis formatif. Psikologi pendidikan
memungkinkan PAK memahami peserta didik secara utuh dan merancang pembelajaran
iman yang kontekstual, manusiawi, dan transformatif. Dengan demikian, PAK dapat
berkontribusi signifikan dalam membentuk karakter peserta didik yang beriman,
beretika, dan bertanggung jawab di tengah kompleksitas Society 5.0.

Daftar Pustaka

Barna Group. Faith in a Digital Age. Ventura, CA: Barna, 2020.

Dykstra, Craig. Growing in the Life of Faith. Louisville: Westminster John Knox, 2014.
Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Jossey-Bass, 2011.
Holmes, Arthur F. Contours of a World View. Grand Rapids: Eerdmans, 1984.

Pew Research Center. Teens, Technology, and Religion. Washington, DC: Pew, 2020.

Rosa, Hartmut. Social Acceleration: A New Theory of Modernity. New York: Columbia
University Press, 2013.

Santrock, John W. Educational Psychology. New York: McGraw-Hill, 2019.

Smith, David I. On Christian Teaching. Grand Rapids: Eerdmans, 2018.

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom. Grand Rapids: Baker Academic, 2016.

Taylor, Charles. A Secular Age. Cambridge: Harvard University Press, 2007.

UNESCO. Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO, 2021.

Waltke, Bruce K. The Book of Proverbs: Chapters 1-15. Grand Rapids: Eerdmans, 2004.
Willard, Dallas. The Great Omission. San Francisco: HarperOne, 2006.

Wolterstorff, Nicholas. Educating for Life. Grand Rapids: Baker Academic, 2004.

Root, Andrew. Faith Formation in a Secular Age. Grand Rapids: Baker Academic, 2017.



