Y
"‘.",Jurnal Murid Kristus

Perencanaan Kurikulum Pendidikan Agama Kristen dan
Pembentukan Moral Peserta Didik: Sebuah Analisis Formatif

Jeane Anne Kaawoan
STT Rumah Murid Kristus

Bill Graf Imanuel Papia
STT Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

Curriculum planning in Christian Religious Education (PAK) is often understood in a
technical-administrative manner as the preparation of instructional documents, thereby
losing its formative power in shaping students’ moral character. Such an approach leads
PAK learning to focus primarily on the fulfillment of cognitive targets, while moral and
spiritual dimensions develop in a sporadic and unstructured way. This article aims to
analyze PAK curriculum planning as a formative framework that consciously and
systematically directs the moral formation of students. The study employs a qualitative
approach through critical literature review of conceptual PAK curriculum documents and
theological-educational literature. The findings indicate that PAK curriculum planning
grounded in biblical-theological foundations, developed through reflective pedagogical
principles, and implemented contextually functions as an instrument of moral formation
rather than merely as a means of transmitting religious knowledge. This article affirms that
students’ moral formation is the primary formative goal of the PAK curriculum and
therefore must be designed explicitly within its curricular structure.

Keywords: curriculum planning, Christian Religious Education, moral formation, student
formation

ABSTRAK

Perencanaan kurikulum dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) sering dipahami
secara teknis-administratif sebagai penyusunan perangkat pembelajaran, sehingga
kehilangan daya formatifnya dalam membentuk moral peserta didik. Pendekatan
semacam ini mengakibatkan pembelajaran PAK berorientasi pada pemenuhan target
kognitif, sementara dimensi moral dan spiritual berkembang secara sporadis dan tidak
terstruktur. Artikel ini bertujuan menganalisis perencanaan kurikulum PAK sebagai
kerangka formatif yang secara sadar dan sistematis mengarahkan pembentukan moral
peserta didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan kritis terhadap dokumen konseptual kurikulum PAK dan literatur teologis-
edukatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa perencanaan kurikulum PAK yang berakar
pada landasan biblika-teologis, dikembangkan secara pedagogis reflektif, dan
diimplementasikan secara kontekstual berfungsi sebagai instrumen formasi moral,
bukan sekadar sarana transmisi pengetahuan agama. Artikel ini menegaskan bahwa

JURNAL MURID KRISTUS | 1



pembentukan moral peserta didik merupakan tujuan formatif utama kurikulum PAK yang
harus dirancang secara eksplisit.

Kata Kunci: perencanaan kurikulum, Pendidikan Agama Kristen, pembentukan moral,
formasi peserta didik

PENDAHULUAN

Krisis moral yang dialami peserta didik dalam konteks pendidikan modern
menunjukkan bahwa pendidikan sering kali gagal menjalankan fungsi formatifnya secara
utuh. Orientasi pendidikan cenderung diarahkan pada pencapaian akademik,
penguasaan kompetensi teknis, dan keberhasilan kognitif yang terukur, sementara
pembentukan karakter dan moral ditempatkan sebagai tujuan implisit yang tidak
dirancang secara sistematis.! Konsekuensinya, peserta didik mengalami perkembangan
intelektual yang relatif pesat, namun tidak selalu diikuti oleh kematangan moral dan
spiritual yang memadai.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), situasi ini menghadirkan sebuah
paradoks. PAK secara hakiki bertujuan membentuk karakter dan kehidupan moral
kristiani peserta didik, namun dalam praktiknya sering terjebak pada pendekatan
instruksional yang berorientasi pada penguasaan materi ajar. PAK berisiko direduksi
menjadi mata pelajaran agama yang bersifat informatif, bukan proses formasi iman dan
karakter. Paradoks ini menunjukkan adanya kesenjangan antara tujuan normatif PAK dan
realitas pembelajaran yang terjadi di ruang kelas.

Salah satu akar persoalan tersebut terletak pada cara perencanaan kurikulum
dipahami dan dipraktikkan. Kurikulum PAK kerap direduksi menjadi dokumen
administratif yang memuat rumusan tujuan, daftar materi, dan instrumen evaluasi, tanpa
disertai refleksi teologis dan pedagogis yang mendalam.? Pendekatan semacam ini
mengakibatkan perencanaan kurikulum kehilangan dimensi formatifnya dan lebih
berfungsi sebagai alat pengendali pembelajaran daripada sarana pembentukan moral
peserta didik.

Padahal, dalam teori kurikulum modern, kurikulum dipahami sebagai
keseluruhan pengalaman belajar yang dirancang secara sadar untuk mengarahkan
perkembangan peserta didik menuju tujuan pendidikan tertentu.3 Dalam konteks PAK,
tujuan tersebut tidak hanya bersifat kognitif, melainkan mencakup pembentukan moral
dan spiritual sebagai bagian integral dari proses pendidikan. Oleh karena itu, artikel ini
berangkat dari tesis bahwa perencanaan kurikulum PAK merupakan kerangka formatif

! Nel Noddings, Educating Moral People (New York: Teachers College Press, 2002), 17-20.

2 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017),
38-41.

3 Ralph W. Tyler, Basic Principles of Curriculum and Instruction (Chicago: University of Chicago
Press, 2013), 1-5.

JURNAL MURID KRISTUS | 2



yang menentukan kualitas pembentukan moral peserta didik, sehingga perlu dianalisis
secara kritis dan reflektif.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan kritis. Sumber utama penelitian berupa dokumen konseptual kurikulum
Pendidikan Agama Kristen yang membahas hakikat kurikulum, landasan kurikulum,
pengembangan kurikulum, serta peran dan fungsi kurikulum PAK . Selain itu, penelitian
ini didukung oleh literatur ilmiah di bidang kurikulum, pendidikan moral, dan teologi
pendidikan Kristen.

Analisis dilakukan melalui pendekatan tematik dan hermeneutik-kritis untuk
mengungkap relasi konseptual antara perencanaan kurikulum PAK dan pembentukan
moral peserta didik. Pendekatan ini memungkinkan pengembangan argumentasi yang
reflektif dan analitis, bukan deskriptif normatif.

Pembahasan Utama
Hakikat Kurikulum Pendidikan Agama Kristen sebagai Kerangka Formatif

Secara etimologis, istilah kurikulum berasal dari kata currere yang menunjuk pada
lintasan yang harus ditempuh seorang pelari dari awal hingga akhir, yang secara
pedagogis mengandung makna proses dan tujuan pendidikan.# Makna ini menegaskan
bahwa kurikulum tidak dapat dipahami secara statis, melainkan sebagai proses formasi
yang berorientasi pada tujuan.

Dalam pandangan tradisional, kurikulum dipahami sebagai kumpulan mata
pelajaran yang harus diselesaikan peserta didik untuk memperoleh kelulusan.> Namun,
pandangan modern menempatkan kurikulum sebagai keseluruhan pengalaman belajar
yang dirancang secara sengaja dan sistematis untuk mencapai tujuan pendidikan.t
Pergeseran paradigma ini memiliki implikasi langsung terhadap pembentukan moral
peserta didik.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, kurikulum tidak bersifat netral nilai.
Kurikulum PAK mencakup seluruh aktivitas dan pengalaman belajar yang diarahkan
untuk membentuk peserta didik menjadi murid Kristus yang hidup dalam relasi dengan
Allah dan sesama.” Dengan demikian, hakikat kurikulum PAK bersifat intrinsik formatif
dan moral.

4 1bid., 2.

5 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum, 41.

6 W. E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum (New York: Teachers College Press, 1993),
63-65.

7 Paul H. Vieth, The Church and Christian Education (Philadelphia: Westminster Press, 1964), 22-30.

JURNAL MURID KRISTUS | 3



Landasan Kurikulum PAK dan Orientasi Moral Pembelajaran

Landasan kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) menentukan arah normatif
pembelajaran sekaligus orientasi pembentukan moral peserta didik. Landasan ini
berfungsi sebagai fondasi nilai yang menuntun seluruh proses perencanaan, pelaksanaan,
dan evaluasi pembelajaran. Tanpa landasan yang jelas dan terintegrasi, kurikulum PAK
berisiko kehilangan arah etisnya dan tereduksi menjadi pembelajaran agama yang
bersifat informatif semata. Oleh karena itu, pembahasan mengenai landasan kurikulum
PAK tidak dapat dipisahkan dari tujuan formatifnya, yakni pembentukan moral kristiani
yang utuh dan berkelanjutan.

Landasan biblika menempatkan Alkitab sebagai sumber utama nilai, norma, dan
orientasi hidup kristiani, bukan sekadar sebagai bahan ajar kognitif yang dipelajari secara
tekstual.8 Dalam perspektif ini, Alkitab dipahami sebagai wahyu Allah yang membentuk
cara pandang, sikap, dan tindakan peserta didik. Konsekuensinya, nilai-nilai moral
kristiani tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi diintegrasikan dalam tujuan
pembelajaran, pemilihan materi, strategi pedagogis, dan bentuk evaluasi. Kurikulum PAK
yang berlandaskan Alkitab tidak berhenti pada penguasaan cerita atau doktrin,
melainkan mengarahkan peserta didik pada internalisasi nilai-nilai seperti kasih,
keadilan, tanggung jawab, dan kesetiaan dalam kehidupan konkret. Dengan demikian,
landasan biblika berfungsi sebagai sumber normatif yang menjiwai seluruh proses
pembelajaran PAK.

Landasan teologis memperluas fungsi kurikulum PAK dengan memosisikan
teologi bukan hanya sebagai konten ajar, tetapi juga sebagai alat refleksi kritis terhadap
praktik pembelajaran. Teologi memberikan kerangka berpikir untuk menilai apakah
tujuan, metode, dan evaluasi pembelajaran selaras dengan iman Kristen.? Dalam
kerangka ini, pendidik PAK dipanggil untuk terus merefleksikan praktik pedagogisnya:
apakah pembelajaran yang dilakukan sungguh membentuk karakter kristiani, atau justru
melanggengkan pendekatan moralistik yang dangkal. Tanpa refleksi teologis,
pembelajaran PAK berisiko terjebak pada dua ekstrem, yakni moralisme dangkal yang
menekankan perilaku tanpa transformasi batin, atau dogmatisme kognitif yang
menekankan hafalan doktrin tanpa relevansi etis. Landasan teologis menolong pendidik
menghindari kedua ekstrem tersebut dengan menempatkan iman sebagai dasar
pembentukan moral yang hidup dan kontekstual.

Landasan psikologis memastikan bahwa kurikulum PAK selaras dengan tahap
perkembangan peserta didik, baik secara kognitif, afektif, maupun moral. Pemahaman
terhadap psikologi perkembangan dan psikologi belajar memungkinkan pendidik
merancang pengalaman belajar yang sesuai dengan kebutuhan dan kapasitas peserta
didik. Pembentukan moral yang efektif tidak dapat dipaksakan melalui tuntutan normatif

8 Charles Colson dan Ellen Santilli Vaughn, Being the Body (Nashville: Word Publishing, 2003), 89—
92.

® Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Harper & Row, 1980), 135-140.
JURNAL MURID KRISTUS | 4



yang abstrak, melainkan perlu disesuaikan dengan kemampuan reflektif dan pengalaman
hidup peserta didik. Dengan demikian, landasan psikologis berfungsi sebagai jembatan
antara nilai-nilai ideal kurikulum PAK dan realitas perkembangan peserta didik.1°

Landasan sosiologis melengkapi kerangka kurikulum PAK dengan memperhatikan
konteks sosial dan budaya tempat peserta didik hidup. Moral kristiani tidak dibentuk
dalam ruang hampa, melainkan dalam interaksi dengan nilai-nilai budaya, tantangan
sosial, dan dinamika masyarakat majemuk. Kurikulum PAK yang sensitif secara sosiologis
membantu peserta didik mengembangkan kemampuan moral untuk bersikap Kkritis,
dialogis, dan bertanggung jawab dalam konteks sosialnya.

Integrasi landasan biblika, teologis, filosofis, psikologis, dan sosiologis menjadikan
perencanaan kurikulum PAK sebagai proses normatif-kritis yang membentuk moral
peserta didik secara holistik. Kurikulum PAK tidak hanya mengarahkan apa yang harus
diajarkan, tetapi juga membentuk bagaimana peserta didik belajar, bersikap, dan hidup
sebagai pribadi kristiani dalam dunia nyata.

Pengembangan Kurikulum PAK dan Ketegangan antara Ideal dan Aktual

Pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) senantiasa berada
dalam ketegangan antara kurikulum ideal dan kurikulum aktual. Kurikulum ideal
merepresentasikan visi moral dan spiritual yang dirumuskan dalam dokumen resmi
kurikulum, mencerminkan tujuan pendidikan Kristen yang normatif dan transformatif.
Visi ini menempatkan pembentukan moral kristiani sebagai orientasi utama
pembelajaran. Sebaliknya, kurikulum aktual menggambarkan realitas implementasi
pembelajaran di lapangan yang dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti kompetensi
pendidik, keterbatasan sarana dan prasarana, budaya institusi, serta kebijakan
pendidikan yang berlaku.llKetegangan antara kedua dimensi ini menjadi persoalan
krusial dalam pembentukan moral peserta didik, karena nilai-nilai yang dirancang secara
ideal tidak selalu terwujud dalam praktik pembelajaran sehari-hari.

Kesenjangan antara kurikulum ideal dan kurikulum aktual sering kali
menghambat daya formatif pembelajaran PAK. Ketika visi moral yang tertulis dalam
kurikulum tidak diterjemahkan secara reflektif ke dalam praktik pedagogis,
pembelajaran PAK berisiko kehilangan karakter transformatifnya dan berubah menjadi
rutinitas instruksional. Dalam situasi ini, pembentukan moral peserta didik tidak lagi
berlangsung secara sistematis, melainkan bergantung pada faktor kebetulan dan
subjektivitas pendidik. Akibatnya, tujuan pembentukan karakter kristiani yang
diharapkan dari kurikulum PAK tidak tercapai secara optimal.

Dalam konteks ketegangan tersebut, konsep hidden curriculum memainkan peran
yang sangat signifikan. Hidden curriculum merujuk pada nilai-nilai, sikap, dan pola
perilaku yang dipelajari peserta didik melalui pengalaman belajar yang tidak secara

10 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 25-30
I W. E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum, 68-70.

JURNAL MURID KRISTUS | 5



eksplisit dirumuskan dalam dokumen kurikulum. Nilai moral sering kali dibentuk melalui
sikap pendidik, relasi pedagogis yang terbangun di kelas, pola komunikasi, serta budaya
sekolah atau lembaga pendidikan.'? Dengan demikian, meskipun kurikulum formal
menekankan nilai-nilai kristiani, praktik pembelajaran yang tidak konsisten dapat
menghasilkan pesan moral yang bertentangan.

Peran hidden curriculum menunjukkan bahwa pembentukan moral peserta didik
tidak hanya ditentukan oleh apa yang diajarkan, tetapi juga oleh bagaimana pembelajaran
itu berlangsung. Sikap pendidik terhadap peserta didik, cara pendidik menyikapi
perbedaan, serta pola interaksi di kelas menjadi medium utama internalisasi nilai moral.
Apabila praktik pedagogis tidak selaras dengan visi moral kurikulum ideal, maka hidden
curriculum justru dapat melemahkan atau bahkan meniadakan tujuan pembentukan
moral yang telah dirancang.

Oleh karena itu, perencanaan kurikulum PAK tidak dapat berhenti pada
perumusan tujuan dan materi secara normatif, tetapi harus dirancang secara kontekstual
dan reflektif. Perencanaan yang reflektif memungkinkan pendidik mengantisipasi
kesenjangan antara kurikulum ideal dan aktual, serta merancang strategi pembelajaran
yang realistis dan bermakna. Pendekatan kontekstual membantu pendidik menyesuaikan
visi moral kurikulum dengan realitas peserta didik dan lingkungan belajar tanpa
kehilangan orientasi teologisnya.

Dengan perencanaan kurikulum yang kontekstual dan reflektif, visi moral yang
ideal tidak hanya tertulis dalam dokumen kurikulum, tetapi terinternalisasi dalam
praktik pembelajaran sehari-hari. Proses ini menjadikan kurikulum PAK sebagai
kerangka formatif yang hidup, di mana pembentukan moral peserta didik berlangsung
secara sadar, konsisten, dan berkelanjutan.

Peran dan Fungsi Kurikulum PAK dalam Pembentukan Moral Peserta Didik

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki peran strategis dalam
pembentukan moral peserta didik karena secara inheren mengandung dimensi nilai dan
orientasi etis. Salah satu peran utama kurikulum PAK adalah peran konservatif, yaitu
melestarikan dan mewariskan nilai-nilai kristiani yang telah menjadi fondasi iman dan
kehidupan gereja sepanjang sejarah. Melalui kurikulum, nilai-nilai seperti kasih, keadilan,
kebenaran, kesetiaan, dan tanggung jawab ditransmisikan secara terstruktur dari satu
generasi ke generasi berikutnya. Peran konservatif ini penting agar peserta didik tidak
tercerabut dari akar iman dan tradisi kristiani yang membentuk identitas moral
mereka.13 Namun, pelestarian nilai tidak berarti reproduksi nilai secara mekanis tanpa
refleksi kritis terhadap konteks zaman.

Selain peran konservatif, kurikulum PAK juga memiliki peran kreatif dalam
mengembangkan potensi moral peserta didik. Peran ini menegaskan bahwa kurikulum

12 Dwayne Huebner, “Curriculum as Moral Discourse,” Educational Theory 35, no. 4 (1985): 355-360.
13 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum, 52-55.

JURNAL MURID KRISTUS | 6



PAK tidak hanya berfungsi mempertahankan nilai-nilai lama, tetapi juga membuka ruang
bagi pengembangan sikap dan keterampilan moral yang relevan dengan tantangan
kontemporer. Dalam peran kreatif ini, peserta didik didorong untuk menginternalisasi
nilai-nilai kristiani secara reflektif dan menerapkannya secara kontekstual dalam
kehidupan sehari-hari. Kurikulum PAK, dengan demikian, berperan sebagai wahana
pembentukan moral yang dinamis, yang memungkinkan peserta didik bertumbuh
menjadi pribadi yang mampu mengambil keputusan etis secara mandiri dan bertanggung
jawab.

Peran ketiga kurikulum PAK adalah peran kritis-evaluatif, yaitu kemampuan
kurikulum untuk menilai dan menyaring nilai-nilai budaya yang bertentangan dengan
iman Kristen. Dalam konteks masyarakat plural dan global, peserta didik dihadapkan
pada beragam sistem nilai yang tidak selalu sejalan dengan ajaran Kristen. Kurikulum
PAK berfungsi sebagai alat kritik moral yang membekali peserta didik dengan
kemampuan untuk melakukan discernment, yakni membedakan nilai yang selaras
dengan iman Kristen dan nilai yang perlu ditolak atau ditransformasi. Peran Kkritis-
evaluatif ini menunjukkan bahwa kurikulum PAK tidak bersifat defensif, melainkan
dialogis dan profetis dalam menghadapi realitas sosial dan budaya.

Ketiga peran tersebut—Kkonservatif, kreatif, dan kritis-evaluatif—menunjukkan
bahwa kurikulum PAK secara inheren bersifat moral. Kurikulum tidak netral nilai,
melainkan secara sadar mengarahkan pembentukan sikap, orientasi hidup, dan karakter
peserta didik. Oleh karena itu, setiap keputusan kurikuler selalu mengandung implikasi
etis yang memengaruhi cara peserta didik memahami diri, sesama, dan dunia.

Selain menjalankan peran-peran tersebut, kurikulum PAK juga memiliki fungsi
yang lebih luas, yaitu sebagai alat pembentukan karakter, sarana rekonstruksi sosial, dan
pemelihara iman peserta didik.'* Sebagai alat pembentukan karakter, kurikulum PAK
menolong peserta didik mengembangkan keutuhan moral yang tercermin dalam
integritas pribadi dan konsistensi perilaku. Sebagai sarana rekonstruksi sosial, kurikulum
PAK membekali peserta didik dengan nilai-nilai kristiani yang mendorong keterlibatan
aktif dalam membangun masyarakat yang adil, damai, dan bermartabat. Sementara itu,
sebagai pemelihara iman, kurikulum PAK membantu peserta didik mempertahankan dan
mengembangkan iman mereka di tengah tantangan kehidupan modern.

Dengan demikian, setiap keputusan dalam perencanaan kurikulum PAK—mulai
dari perumusan tujuan, pemilihan materi, strategi pembelajaran, hingga evaluasi—
merupakan keputusan etis dan teologis yang berdampak langsung pada pembentukan
moral peserta didik. Kesadaran akan dimensi moral ini menuntut pendidik dan
pengembang kurikulum untuk merancang kurikulum PAK secara reflektif, bertanggung
jawab, dan berorientasi pada pembentukan manusia kristiani yang utuh.

1 Harro Van Brummelen, Walking with God in the Classroom (Colorado Springs: Purposeful Design,
2009), 54-60.

JURNAL MURID KRISTUS | 7



Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen

Temuan konseptual dalam artikel ini mengimplikasikan bahwa pendidik
Pendidikan Agama Kristen (PAK) perlu memandang perencanaan kurikulum bukan
sekadar sebagai aktivitas administratif, melainkan sebagai tindakan pedagogis-teologis
yang strategis. Perencanaan kurikulum merupakan ruang refleksi di mana tujuan iman,
nilai moral, dan praksis pembelajaran dipertemukan secara sadar. Dalam kerangka ini,
guru PAK tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi ajar, tetapi sebagai agen
formasi moral yang bertanggung jawab merancang pengalaman belajar untuk
membentuk karakter kristiani peserta didik secara sistematis dan berkelanjutan.1®

Sebagai agen formasi moral, guru PAK dituntut memiliki kesadaran reflektif
terhadap setiap keputusan pedagogis yang diambil. Pemilihan tujuan pembelajaran,
materi ajar, metode, serta bentuk evaluasi tidak dapat dipandang netral nilai, karena
seluruhnya membawa implikasi etis dan teologis. Guru PAK perlu memastikan bahwa
proses pembelajaran yang dirancang benar-benar mencerminkan nilai-nilai kristiani dan
mendorong peserta didik untuk menginternalisasikannya dalam kehidupan nyata.
Dengan demikian, perencanaan kurikulum menjadi sarana strategis untuk
mengintegrasikan iman, moral, dan praksis pedagogis dalam pembelajaran PAK.

Implikasi berikutnya berkaitan dengan pengembangan kompetensi pendidik PAK.
Peran guru sebagai agen formasi moral menuntut kemampuan refleksi teologis dan
pedagogis yang memadai. Guru PAK perlu dibekali dengan pemahaman yang mendalam
mengenai landasan teologis kurikulum, teori pendidikan moral, serta dinamika
perkembangan peserta didik. Tanpa penguatan kompetensi tersebut, perencanaan
kurikulum berisiko kembali tereduksi menjadi rutinitas teknis yang miskin refleksi. Oleh
karena itu, pengembangan profesional guru PAK harus diarahkan pada peningkatan
kapasitas reflektif dan integratif antara iman dan pedagogi.

Bagi institusi pendidikan Kristen, temuan artikel ini mendorong perlunya evaluasi
kurikulum PAK secara menyeluruh. Evaluasi tidak hanya diarahkan pada kesesuaian
administratif atau pencapaian target akademik, tetapi terutama pada kejelasan dan
konsistensi tujuan moral dan spiritual yang dirumuskan dalam kurikulum. Kurikulum
PAK perlu dirancang secara eksplisit untuk membentuk karakter kristiani, sehingga
tujuan moral tidak sekadar menjadi pernyataan normatif, tetapi terwujud dalam struktur
dan praktik pembelajaran.

Selain itu, institusi pendidikan Kristen perlu menyediakan ruang refleksi teologis
dan pedagogis bagi pendidik PAK. Ruang refleksi ini dapat berupa forum diskusi,
lokakarya kurikulum, atau komunitas belajar yang memungkinkan guru PAK
merefleksikan praktik pembelajaran mereka secara kritis dan kolektif. Melalui ruang
refleksi tersebut, pendidik dapat saling belajar, mengevaluasi praktik pembelajaran, serta

15 James A. Banks, Teaching Strategies for Moral Education (Boston: Allyn & Bacon, 2008), 101-105.
JURNAL MURID KRISTUS | 8



mengembangkan strategi kurikulum yang lebih kontekstual dan bermakna. Dengan
demikian, perencanaan kurikulum PAK tidak hanya menjadi tanggung jawab individual
guru, tetapi merupakan proses institusional yang mendukung pembentukan moral
peserta didik secara konsisten.

Kesimpulan

Perencanaan kurikulum Pendidikan Agama Kristen merupakan kerangka formatif
yang menentukan kualitas pembentukan moral peserta didik. Kurikulum tidak dapat
dipahami semata-mata sebagai perangkat administratif, melainkan sebagai rancangan
pedagogis-teologis yang secara sadar mengarahkan proses pembelajaran menuju
pembentukan karakter Kkristiani. Ketika perencanaan kurikulum PAK disusun
berdasarkan landasan biblika-teologis yang kokoh dan dikembangkan secara pedagogis
reflektif, kurikulum tersebut berfungsi sebagai instrumen formasi moral yang sistemik,
terarah, dan berkelanjutan. Dalam kerangka ini, setiap komponen kurikulum—tujuan,
materi, metode, dan evaluasi menjadi sarana internalisasi nilai-nilai iman Kristen dalam
kehidupan peserta didik. Oleh karena itu, moral peserta didik tidak dapat dipandang
sebagai hasil sampingan dari pembelajaran PAK, melainkan sebagai tujuan utama yang
harus dirancang secara eksplisit dan konsisten dalam struktur kurikulum. Kesadaran ini
menegaskan bahwa keberhasilan PAK diukur bukan hanya dari penguasaan pengetahuan
keagamaan, tetapi dari terbentuknya karakter kristiani yang tercermin dalam sikap dan
tindakan peserta didik..

Daftar Pustaka

Banks, James A. Teaching Strategies for Moral Education. Boston: Allyn & Bacon, 2008.
Colson, Charles, dan Ellen Santilli Vaughn. Being the Body. Nashville: Word
Publishing, 2003.

Dewey, John. Experience and Education. New York: Macmillan, 1938.

Doll, W. E. Jr. A Post-Modern Perspective on Curriculum. New York: Teachers College Press,
1993.

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Harper & Row, 1980.

Hamalik, Oemar. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: Remaja Rosdakarya,
2017.

Huebner, Dwayne. “Curriculum as Moral Discourse.” Educational Theory 35, no. 4
(1985): 355-365.

Noddings, Nel. Educating Moral People. New York: Teachers College Press, 2002.

Tyler, Ralph W. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago: University of
Chicago Press, 2013.

Van Brummelen, Harro. Walking with God in the Classroom. Colorado Springs: Purposeful
Design, 2009.

Vieth, Paul H. The Church and Christian Education. Philadelphia: Westminster Press,
1964.

JURNAL MURID KRISTUS | 9



