
Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 1 
 

Perencanaan Kurikulum Pendidikan Agama Kristen dan 

Pembentukan Moral Peserta Didik: Sebuah Analisis Formatif 

Jeane Anne Kaawoan  

STT Rumah Murid Kristus 

Bill Graf Imanuel Papia 

STT Rumah Murid Kristus 

 

ABSTRACT 

Curriculum planning in Christian Religious Education (PAK) is often understood in a 

technical–administrative manner as the preparation of instructional documents, thereby 

losing its formative power in shaping students’ moral character. Such an approach leads 

PAK learning to focus primarily on the fulfillment of cognitive targets, while moral and 

spiritual dimensions develop in a sporadic and unstructured way. This article aims to 

analyze PAK curriculum planning as a formative framework that consciously and 

systematically directs the moral formation of students. The study employs a qualitative 

approach through critical literature review of conceptual PAK curriculum documents and 

theological–educational literature. The findings indicate that PAK curriculum planning 

grounded in biblical–theological foundations, developed through reflective pedagogical 

principles, and implemented contextually functions as an instrument of moral formation 

rather than merely as a means of transmitting religious knowledge. This article affirms that 

students’ moral formation is the primary formative goal of the PAK curriculum and 

therefore must be designed explicitly within its curricular structure. 

Keywords: curriculum planning, Christian Religious Education, moral formation, student 

formation 

ABSTRAK 

Perencanaan kurikulum dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) sering dipahami 

secara teknis-administratif sebagai penyusunan perangkat pembelajaran, sehingga 

kehilangan daya formatifnya dalam membentuk moral peserta didik. Pendekatan 

semacam ini mengakibatkan pembelajaran PAK berorientasi pada pemenuhan target 

kognitif, sementara dimensi moral dan spiritual berkembang secara sporadis dan tidak 

terstruktur. Artikel ini bertujuan menganalisis perencanaan kurikulum PAK sebagai 

kerangka formatif yang secara sadar dan sistematis mengarahkan pembentukan moral 

peserta didik. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan kritis terhadap dokumen konseptual kurikulum PAK dan literatur teologis-

edukatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa perencanaan kurikulum PAK yang berakar 

pada landasan biblika-teologis, dikembangkan secara pedagogis reflektif, dan 

diimplementasikan secara kontekstual berfungsi sebagai instrumen formasi moral, 

bukan sekadar sarana transmisi pengetahuan agama. Artikel ini menegaskan bahwa 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 2 
 

pembentukan moral peserta didik merupakan tujuan formatif utama kurikulum PAK yang 

harus dirancang secara eksplisit. 

Kata Kunci: perencanaan kurikulum, Pendidikan Agama Kristen, pembentukan moral, 

formasi peserta didik 

PENDAHULUAN 

Krisis moral yang dialami peserta didik dalam konteks pendidikan modern 

menunjukkan bahwa pendidikan sering kali gagal menjalankan fungsi formatifnya secara 

utuh. Orientasi pendidikan cenderung diarahkan pada pencapaian akademik, 

penguasaan kompetensi teknis, dan keberhasilan kognitif yang terukur, sementara 

pembentukan karakter dan moral ditempatkan sebagai tujuan implisit yang tidak 

dirancang secara sistematis.1 Konsekuensinya, peserta didik mengalami perkembangan 

intelektual yang relatif pesat, namun tidak selalu diikuti oleh kematangan moral dan 

spiritual yang memadai. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), situasi ini menghadirkan sebuah 

paradoks. PAK secara hakiki bertujuan membentuk karakter dan kehidupan moral 

kristiani peserta didik, namun dalam praktiknya sering terjebak pada pendekatan 

instruksional yang berorientasi pada penguasaan materi ajar. PAK berisiko direduksi 

menjadi mata pelajaran agama yang bersifat informatif, bukan proses formasi iman dan 

karakter. Paradoks ini menunjukkan adanya kesenjangan antara tujuan normatif PAK dan 

realitas pembelajaran yang terjadi di ruang kelas. 

Salah satu akar persoalan tersebut terletak pada cara perencanaan kurikulum 

dipahami dan dipraktikkan. Kurikulum PAK kerap direduksi menjadi dokumen 

administratif yang memuat rumusan tujuan, daftar materi, dan instrumen evaluasi, tanpa 

disertai refleksi teologis dan pedagogis yang mendalam.2 Pendekatan semacam ini 

mengakibatkan perencanaan kurikulum kehilangan dimensi formatifnya dan lebih 

berfungsi sebagai alat pengendali pembelajaran daripada sarana pembentukan moral 

peserta didik. 

Padahal, dalam teori kurikulum modern, kurikulum dipahami sebagai 

keseluruhan pengalaman belajar yang dirancang secara sadar untuk mengarahkan 

perkembangan peserta didik menuju tujuan pendidikan tertentu.3 Dalam konteks PAK, 

tujuan tersebut tidak hanya bersifat kognitif, melainkan mencakup pembentukan moral 

dan spiritual sebagai bagian integral dari proses pendidikan. Oleh karena itu, artikel ini 

berangkat dari tesis bahwa perencanaan kurikulum PAK merupakan kerangka formatif 

                                            
1 Nel Noddings, Educating Moral People (New York: Teachers College Press, 2002), 17–20. 
2 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 
38–41. 
3 Ralph W. Tyler, Basic Principles of Curriculum and Instruction (Chicago: University of Chicago 
Press, 2013), 1–5. 
 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 3 
 

yang menentukan kualitas pembentukan moral peserta didik, sehingga perlu dianalisis 

secara kritis dan reflektif. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan kritis. Sumber utama penelitian berupa dokumen konseptual kurikulum 

Pendidikan Agama Kristen yang membahas hakikat kurikulum, landasan kurikulum, 

pengembangan kurikulum, serta peran dan fungsi kurikulum PAK . Selain itu, penelitian 

ini didukung oleh literatur ilmiah di bidang kurikulum, pendidikan moral, dan teologi 

pendidikan Kristen. 

Analisis dilakukan melalui pendekatan tematik dan hermeneutik-kritis untuk 

mengungkap relasi konseptual antara perencanaan kurikulum PAK dan pembentukan 

moral peserta didik. Pendekatan ini memungkinkan pengembangan argumentasi yang 

reflektif dan analitis, bukan deskriptif normatif. 

Pembahasan Utama 

Hakikat Kurikulum Pendidikan Agama Kristen sebagai Kerangka Formatif 

Secara etimologis, istilah kurikulum berasal dari kata currere yang menunjuk pada 

lintasan yang harus ditempuh seorang pelari dari awal hingga akhir, yang secara 

pedagogis mengandung makna proses dan tujuan pendidikan.4 Makna ini menegaskan 

bahwa kurikulum tidak dapat dipahami secara statis, melainkan sebagai proses formasi 

yang berorientasi pada tujuan. 

Dalam pandangan tradisional, kurikulum dipahami sebagai kumpulan mata 

pelajaran yang harus diselesaikan peserta didik untuk memperoleh kelulusan.5 Namun, 

pandangan modern menempatkan kurikulum sebagai keseluruhan pengalaman belajar 

yang dirancang secara sengaja dan sistematis untuk mencapai tujuan pendidikan.6 

Pergeseran paradigma ini memiliki implikasi langsung terhadap pembentukan moral 

peserta didik. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, kurikulum tidak bersifat netral nilai. 

Kurikulum PAK mencakup seluruh aktivitas dan pengalaman belajar yang diarahkan 

untuk membentuk peserta didik menjadi murid Kristus yang hidup dalam relasi dengan 

Allah dan sesama.7 Dengan demikian, hakikat kurikulum PAK bersifat intrinsik formatif 

dan moral. 

 

 

                                            
4 Ibid., 2. 
5 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum, 41. 
6 W. E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum (New York: Teachers College Press, 1993), 
63–65. 
7 Paul H. Vieth, The Church and Christian Education (Philadelphia: Westminster Press, 1964), 22–30. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 4 
 

Landasan Kurikulum PAK dan Orientasi Moral Pembelajaran 

Landasan kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) menentukan arah normatif 

pembelajaran sekaligus orientasi pembentukan moral peserta didik. Landasan ini 

berfungsi sebagai fondasi nilai yang menuntun seluruh proses perencanaan, pelaksanaan, 

dan evaluasi pembelajaran. Tanpa landasan yang jelas dan terintegrasi, kurikulum PAK 

berisiko kehilangan arah etisnya dan tereduksi menjadi pembelajaran agama yang 

bersifat informatif semata. Oleh karena itu, pembahasan mengenai landasan kurikulum 

PAK tidak dapat dipisahkan dari tujuan formatifnya, yakni pembentukan moral kristiani 

yang utuh dan berkelanjutan. 

Landasan biblika menempatkan Alkitab sebagai sumber utama nilai, norma, dan 

orientasi hidup kristiani, bukan sekadar sebagai bahan ajar kognitif yang dipelajari secara 

tekstual.8 Dalam perspektif ini, Alkitab dipahami sebagai wahyu Allah yang membentuk 

cara pandang, sikap, dan tindakan peserta didik. Konsekuensinya, nilai-nilai moral 

kristiani tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi diintegrasikan dalam tujuan 

pembelajaran, pemilihan materi, strategi pedagogis, dan bentuk evaluasi. Kurikulum PAK 

yang berlandaskan Alkitab tidak berhenti pada penguasaan cerita atau doktrin, 

melainkan mengarahkan peserta didik pada internalisasi nilai-nilai seperti kasih, 

keadilan, tanggung jawab, dan kesetiaan dalam kehidupan konkret. Dengan demikian, 

landasan biblika berfungsi sebagai sumber normatif yang menjiwai seluruh proses 

pembelajaran PAK. 

Landasan teologis memperluas fungsi kurikulum PAK dengan memosisikan 

teologi bukan hanya sebagai konten ajar, tetapi juga sebagai alat refleksi kritis terhadap 

praktik pembelajaran. Teologi memberikan kerangka berpikir untuk menilai apakah 

tujuan, metode, dan evaluasi pembelajaran selaras dengan iman Kristen.9 Dalam 

kerangka ini, pendidik PAK dipanggil untuk terus merefleksikan praktik pedagogisnya: 

apakah pembelajaran yang dilakukan sungguh membentuk karakter kristiani, atau justru 

melanggengkan pendekatan moralistik yang dangkal. Tanpa refleksi teologis, 

pembelajaran PAK berisiko terjebak pada dua ekstrem, yakni moralisme dangkal yang 

menekankan perilaku tanpa transformasi batin, atau dogmatisme kognitif yang 

menekankan hafalan doktrin tanpa relevansi etis. Landasan teologis menolong pendidik 

menghindari kedua ekstrem tersebut dengan menempatkan iman sebagai dasar 

pembentukan moral yang hidup dan kontekstual. 

Landasan psikologis memastikan bahwa kurikulum PAK selaras dengan tahap 

perkembangan peserta didik, baik secara kognitif, afektif, maupun moral. Pemahaman 

terhadap psikologi perkembangan dan psikologi belajar memungkinkan pendidik 

merancang pengalaman belajar yang sesuai dengan kebutuhan dan kapasitas peserta 

didik. Pembentukan moral yang efektif tidak dapat dipaksakan melalui tuntutan normatif 

                                            
8 Charles Colson dan Ellen Santilli Vaughn, Being the Body (Nashville: Word Publishing, 2003), 89–
92. 
9 Thomas H. Groome, Christian Religious Education (San Francisco: Harper & Row, 1980), 135–140. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 5 
 

yang abstrak, melainkan perlu disesuaikan dengan kemampuan reflektif dan pengalaman 

hidup peserta didik. Dengan demikian, landasan psikologis berfungsi sebagai jembatan 

antara nilai-nilai ideal kurikulum PAK dan realitas perkembangan peserta didik.10 

Landasan sosiologis melengkapi kerangka kurikulum PAK dengan memperhatikan 

konteks sosial dan budaya tempat peserta didik hidup. Moral kristiani tidak dibentuk 

dalam ruang hampa, melainkan dalam interaksi dengan nilai-nilai budaya, tantangan 

sosial, dan dinamika masyarakat majemuk. Kurikulum PAK yang sensitif secara sosiologis 

membantu peserta didik mengembangkan kemampuan moral untuk bersikap kritis, 

dialogis, dan bertanggung jawab dalam konteks sosialnya. 

Integrasi landasan biblika, teologis, filosofis, psikologis, dan sosiologis menjadikan 

perencanaan kurikulum PAK sebagai proses normatif-kritis yang membentuk moral 

peserta didik secara holistik. Kurikulum PAK tidak hanya mengarahkan apa yang harus 

diajarkan, tetapi juga membentuk bagaimana peserta didik belajar, bersikap, dan hidup 

sebagai pribadi kristiani dalam dunia nyata. 

Pengembangan Kurikulum PAK dan Ketegangan antara Ideal dan Aktual 

Pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) senantiasa berada 

dalam ketegangan antara kurikulum ideal dan kurikulum aktual. Kurikulum ideal 

merepresentasikan visi moral dan spiritual yang dirumuskan dalam dokumen resmi 

kurikulum, mencerminkan tujuan pendidikan Kristen yang normatif dan transformatif. 

Visi ini menempatkan pembentukan moral kristiani sebagai orientasi utama 

pembelajaran. Sebaliknya, kurikulum aktual menggambarkan realitas implementasi 

pembelajaran di lapangan yang dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti kompetensi 

pendidik, keterbatasan sarana dan prasarana, budaya institusi, serta kebijakan 

pendidikan yang berlaku.11Ketegangan antara kedua dimensi ini menjadi persoalan 

krusial dalam pembentukan moral peserta didik, karena nilai-nilai yang dirancang secara 

ideal tidak selalu terwujud dalam praktik pembelajaran sehari-hari. 

Kesenjangan antara kurikulum ideal dan kurikulum aktual sering kali 

menghambat daya formatif pembelajaran PAK. Ketika visi moral yang tertulis dalam 

kurikulum tidak diterjemahkan secara reflektif ke dalam praktik pedagogis, 

pembelajaran PAK berisiko kehilangan karakter transformatifnya dan berubah menjadi 

rutinitas instruksional. Dalam situasi ini, pembentukan moral peserta didik tidak lagi 

berlangsung secara sistematis, melainkan bergantung pada faktor kebetulan dan 

subjektivitas pendidik. Akibatnya, tujuan pembentukan karakter kristiani yang 

diharapkan dari kurikulum PAK tidak tercapai secara optimal. 

Dalam konteks ketegangan tersebut, konsep hidden curriculum memainkan peran 

yang sangat signifikan. Hidden curriculum merujuk pada nilai-nilai, sikap, dan pola 

perilaku yang dipelajari peserta didik melalui pengalaman belajar yang tidak secara 

                                            
10 John Dewey, Experience and Education (New York: Macmillan, 1938), 25–30 
11 W. E. Doll Jr., A Post-Modern Perspective on Curriculum, 68–70. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 6 
 

eksplisit dirumuskan dalam dokumen kurikulum. Nilai moral sering kali dibentuk melalui 

sikap pendidik, relasi pedagogis yang terbangun di kelas, pola komunikasi, serta budaya 

sekolah atau lembaga pendidikan.12 Dengan demikian, meskipun kurikulum formal 

menekankan nilai-nilai kristiani, praktik pembelajaran yang tidak konsisten dapat 

menghasilkan pesan moral yang bertentangan. 

Peran hidden curriculum menunjukkan bahwa pembentukan moral peserta didik 

tidak hanya ditentukan oleh apa yang diajarkan, tetapi juga oleh bagaimana pembelajaran 

itu berlangsung. Sikap pendidik terhadap peserta didik, cara pendidik menyikapi 

perbedaan, serta pola interaksi di kelas menjadi medium utama internalisasi nilai moral. 

Apabila praktik pedagogis tidak selaras dengan visi moral kurikulum ideal, maka hidden 

curriculum justru dapat melemahkan atau bahkan meniadakan tujuan pembentukan 

moral yang telah dirancang. 

Oleh karena itu, perencanaan kurikulum PAK tidak dapat berhenti pada 

perumusan tujuan dan materi secara normatif, tetapi harus dirancang secara kontekstual 

dan reflektif. Perencanaan yang reflektif memungkinkan pendidik mengantisipasi 

kesenjangan antara kurikulum ideal dan aktual, serta merancang strategi pembelajaran 

yang realistis dan bermakna. Pendekatan kontekstual membantu pendidik menyesuaikan 

visi moral kurikulum dengan realitas peserta didik dan lingkungan belajar tanpa 

kehilangan orientasi teologisnya. 

Dengan perencanaan kurikulum yang kontekstual dan reflektif, visi moral yang 

ideal tidak hanya tertulis dalam dokumen kurikulum, tetapi terinternalisasi dalam 

praktik pembelajaran sehari-hari. Proses ini menjadikan kurikulum PAK sebagai 

kerangka formatif yang hidup, di mana pembentukan moral peserta didik berlangsung 

secara sadar, konsisten, dan berkelanjutan. 

Peran dan Fungsi Kurikulum PAK dalam Pembentukan Moral Peserta Didik 

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) memiliki peran strategis dalam 

pembentukan moral peserta didik karena secara inheren mengandung dimensi nilai dan 

orientasi etis. Salah satu peran utama kurikulum PAK adalah peran konservatif, yaitu 

melestarikan dan mewariskan nilai-nilai kristiani yang telah menjadi fondasi iman dan 

kehidupan gereja sepanjang sejarah. Melalui kurikulum, nilai-nilai seperti kasih, keadilan, 

kebenaran, kesetiaan, dan tanggung jawab ditransmisikan secara terstruktur dari satu 

generasi ke generasi berikutnya. Peran konservatif ini penting agar peserta didik tidak 

tercerabut dari akar iman dan tradisi kristiani yang membentuk identitas moral 

mereka.13 Namun, pelestarian nilai tidak berarti reproduksi nilai secara mekanis tanpa 

refleksi kritis terhadap konteks zaman. 

Selain peran konservatif, kurikulum PAK juga memiliki peran kreatif dalam 

mengembangkan potensi moral peserta didik. Peran ini menegaskan bahwa kurikulum 

                                            
12 Dwayne Huebner, “Curriculum as Moral Discourse,” Educational Theory 35, no. 4 (1985): 355–360. 
13 Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum, 52–55. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 7 
 

PAK tidak hanya berfungsi mempertahankan nilai-nilai lama, tetapi juga membuka ruang 

bagi pengembangan sikap dan keterampilan moral yang relevan dengan tantangan 

kontemporer. Dalam peran kreatif ini, peserta didik didorong untuk menginternalisasi 

nilai-nilai kristiani secara reflektif dan menerapkannya secara kontekstual dalam 

kehidupan sehari-hari. Kurikulum PAK, dengan demikian, berperan sebagai wahana 

pembentukan moral yang dinamis, yang memungkinkan peserta didik bertumbuh 

menjadi pribadi yang mampu mengambil keputusan etis secara mandiri dan bertanggung 

jawab. 

Peran ketiga kurikulum PAK adalah peran kritis-evaluatif, yaitu kemampuan 

kurikulum untuk menilai dan menyaring nilai-nilai budaya yang bertentangan dengan 

iman Kristen. Dalam konteks masyarakat plural dan global, peserta didik dihadapkan 

pada beragam sistem nilai yang tidak selalu sejalan dengan ajaran Kristen. Kurikulum 

PAK berfungsi sebagai alat kritik moral yang membekali peserta didik dengan 

kemampuan untuk melakukan discernment, yakni membedakan nilai yang selaras 

dengan iman Kristen dan nilai yang perlu ditolak atau ditransformasi. Peran kritis-

evaluatif ini menunjukkan bahwa kurikulum PAK tidak bersifat defensif, melainkan 

dialogis dan profetis dalam menghadapi realitas sosial dan budaya. 

Ketiga peran tersebut—konservatif, kreatif, dan kritis-evaluatif—menunjukkan 

bahwa kurikulum PAK secara inheren bersifat moral. Kurikulum tidak netral nilai, 

melainkan secara sadar mengarahkan pembentukan sikap, orientasi hidup, dan karakter 

peserta didik. Oleh karena itu, setiap keputusan kurikuler selalu mengandung implikasi 

etis yang memengaruhi cara peserta didik memahami diri, sesama, dan dunia. 

Selain menjalankan peran-peran tersebut, kurikulum PAK juga memiliki fungsi 

yang lebih luas, yaitu sebagai alat pembentukan karakter, sarana rekonstruksi sosial, dan 

pemelihara iman peserta didik.14 Sebagai alat pembentukan karakter, kurikulum PAK 

menolong peserta didik mengembangkan keutuhan moral yang tercermin dalam 

integritas pribadi dan konsistensi perilaku. Sebagai sarana rekonstruksi sosial, kurikulum 

PAK membekali peserta didik dengan nilai-nilai kristiani yang mendorong keterlibatan 

aktif dalam membangun masyarakat yang adil, damai, dan bermartabat. Sementara itu, 

sebagai pemelihara iman, kurikulum PAK membantu peserta didik mempertahankan dan 

mengembangkan iman mereka di tengah tantangan kehidupan modern. 

Dengan demikian, setiap keputusan dalam perencanaan kurikulum PAK—mulai 

dari perumusan tujuan, pemilihan materi, strategi pembelajaran, hingga evaluasi—

merupakan keputusan etis dan teologis yang berdampak langsung pada pembentukan 

moral peserta didik. Kesadaran akan dimensi moral ini menuntut pendidik dan 

pengembang kurikulum untuk merancang kurikulum PAK secara reflektif, bertanggung 

jawab, dan berorientasi pada pembentukan manusia kristiani yang utuh. 

                                            
14 Harro Van Brummelen, Walking with God in the Classroom (Colorado Springs: Purposeful Design, 
2009), 54–60. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 8 
 

 

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen 

Temuan konseptual dalam artikel ini mengimplikasikan bahwa pendidik 

Pendidikan Agama Kristen (PAK) perlu memandang perencanaan kurikulum bukan 

sekadar sebagai aktivitas administratif, melainkan sebagai tindakan pedagogis-teologis 

yang strategis. Perencanaan kurikulum merupakan ruang refleksi di mana tujuan iman, 

nilai moral, dan praksis pembelajaran dipertemukan secara sadar. Dalam kerangka ini, 

guru PAK tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi ajar, tetapi sebagai agen 

formasi moral yang bertanggung jawab merancang pengalaman belajar untuk 

membentuk karakter kristiani peserta didik secara sistematis dan berkelanjutan.15 

Sebagai agen formasi moral, guru PAK dituntut memiliki kesadaran reflektif 

terhadap setiap keputusan pedagogis yang diambil. Pemilihan tujuan pembelajaran, 

materi ajar, metode, serta bentuk evaluasi tidak dapat dipandang netral nilai, karena 

seluruhnya membawa implikasi etis dan teologis. Guru PAK perlu memastikan bahwa 

proses pembelajaran yang dirancang benar-benar mencerminkan nilai-nilai kristiani dan 

mendorong peserta didik untuk menginternalisasikannya dalam kehidupan nyata. 

Dengan demikian, perencanaan kurikulum menjadi sarana strategis untuk 

mengintegrasikan iman, moral, dan praksis pedagogis dalam pembelajaran PAK. 

Implikasi berikutnya berkaitan dengan pengembangan kompetensi pendidik PAK. 

Peran guru sebagai agen formasi moral menuntut kemampuan refleksi teologis dan 

pedagogis yang memadai. Guru PAK perlu dibekali dengan pemahaman yang mendalam 

mengenai landasan teologis kurikulum, teori pendidikan moral, serta dinamika 

perkembangan peserta didik. Tanpa penguatan kompetensi tersebut, perencanaan 

kurikulum berisiko kembali tereduksi menjadi rutinitas teknis yang miskin refleksi. Oleh 

karena itu, pengembangan profesional guru PAK harus diarahkan pada peningkatan 

kapasitas reflektif dan integratif antara iman dan pedagogi. 

Bagi institusi pendidikan Kristen, temuan artikel ini mendorong perlunya evaluasi 

kurikulum PAK secara menyeluruh. Evaluasi tidak hanya diarahkan pada kesesuaian 

administratif atau pencapaian target akademik, tetapi terutama pada kejelasan dan 

konsistensi tujuan moral dan spiritual yang dirumuskan dalam kurikulum. Kurikulum 

PAK perlu dirancang secara eksplisit untuk membentuk karakter kristiani, sehingga 

tujuan moral tidak sekadar menjadi pernyataan normatif, tetapi terwujud dalam struktur 

dan praktik pembelajaran. 

Selain itu, institusi pendidikan Kristen perlu menyediakan ruang refleksi teologis 

dan pedagogis bagi pendidik PAK. Ruang refleksi ini dapat berupa forum diskusi, 

lokakarya kurikulum, atau komunitas belajar yang memungkinkan guru PAK 

merefleksikan praktik pembelajaran mereka secara kritis dan kolektif. Melalui ruang 

refleksi tersebut, pendidik dapat saling belajar, mengevaluasi praktik pembelajaran, serta 

                                            
15 James A. Banks, Teaching Strategies for Moral Education (Boston: Allyn & Bacon, 2008), 101–105. 



Jurnal Murid Kristus 

 

JURNAL MURID KRISTUS | 9 
 

mengembangkan strategi kurikulum yang lebih kontekstual dan bermakna. Dengan 

demikian, perencanaan kurikulum PAK tidak hanya menjadi tanggung jawab individual 

guru, tetapi merupakan proses institusional yang mendukung pembentukan moral 

peserta didik secara konsisten. 

Kesimpulan 

Perencanaan kurikulum Pendidikan Agama Kristen merupakan kerangka formatif 

yang menentukan kualitas pembentukan moral peserta didik. Kurikulum tidak dapat 

dipahami semata-mata sebagai perangkat administratif, melainkan sebagai rancangan 

pedagogis-teologis yang secara sadar mengarahkan proses pembelajaran menuju 

pembentukan karakter kristiani. Ketika perencanaan kurikulum PAK disusun 

berdasarkan landasan biblika-teologis yang kokoh dan dikembangkan secara pedagogis 

reflektif, kurikulum tersebut berfungsi sebagai instrumen formasi moral yang sistemik, 

terarah, dan berkelanjutan. Dalam kerangka ini, setiap komponen kurikulum—tujuan, 

materi, metode, dan evaluasi menjadi sarana internalisasi nilai-nilai iman Kristen dalam 

kehidupan peserta didik. Oleh karena itu, moral peserta didik tidak dapat dipandang 

sebagai hasil sampingan dari pembelajaran PAK, melainkan sebagai tujuan utama yang 

harus dirancang secara eksplisit dan konsisten dalam struktur kurikulum. Kesadaran ini 

menegaskan bahwa keberhasilan PAK diukur bukan hanya dari penguasaan pengetahuan 

keagamaan, tetapi dari terbentuknya karakter kristiani yang tercermin dalam sikap dan 

tindakan peserta didik.. 

Daftar Pustaka 

Banks, James A. Teaching Strategies for Moral Education. Boston: Allyn & Bacon, 2008. 

 Colson, Charles, dan Ellen Santilli Vaughn. Being the Body. Nashville: Word 

 Publishing, 2003. 

Dewey, John. Experience and Education. New York: Macmillan, 1938. 

Doll, W. E. Jr. A Post-Modern Perspective on Curriculum. New York: Teachers College Press, 

 1993. 

Groome, Thomas H. Christian Religious Education. San Francisco: Harper & Row, 1980. 

Hamalik, Oemar. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

 2017. 

Huebner, Dwayne. “Curriculum as Moral Discourse.” Educational Theory 35, no. 4 

 (1985): 355–365. 

Noddings, Nel. Educating Moral People. New York: Teachers College Press, 2002. 

Tyler, Ralph W. Basic Principles of Curriculum and Instruction. Chicago: University of 

 Chicago Press, 2013. 

Van Brummelen, Harro. Walking with God in the Classroom. Colorado Springs: Purposeful 

 Design, 2009. 

Vieth, Paul H. The Church and Christian Education. Philadelphia: Westminster Press, 

 1964. 

 


