
 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |1 
 

Profesi Guru Pendidikan Agama Kristen sebagai Ruang Formasi 

Karakter Anak 

dalam Terang Pedagogi Yesus dan Tantangan Pendidikan 

Kontemporer 
 

Hizkia Elfran Mawey 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

Email : Hizkiaelfran@gmail.Com 

 

 

Erika Kamuh 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

ABSTRACT 

The profession of Christian Religious Education (CRE) teachers stands at the 

intersection of contemporary educational professionalism and the theological calling of 

Christian ministry. Amid social transformation, the digitalization of education, and an 

ongoing crisis of values affecting children, the role of CRE teachers can no longer be 

understood merely as the transmission of religious knowledge. Instead, it must be 

recognized as a formative vocation concerned with the shaping of faith and character. This 

article examines the profession of Christian Religious Education teachers as a formative 

space for the development of children’s character by positioning Jesus Christ as the Great 

Teacher and the normative pedagogical paradigm. Employing a qualitative-descriptive 

approach, the study draws on theological, pedagogical, ethical, and biblical literature, 

complemented by quantitative data from international research reports. The findings 

indicate that teaching in Christian Religious Education possesses an inherent theological 

dimension, as it is oriented toward the formation of Christian faith, character, and 

ministerial competence from an early age. The article argues that without a robust 

theological foundation and sustained spiritual formation, the profession of CRE teachers 

risks being reduced to a technical pedagogical practice, thereby losing its transformative 

capacity in the formation of children’s character. 

Keywords: Christian Religious Education Teacher, Children’s Character Formation, Christian 

Education, Pedagogy of Jesus, Teacher Spirituality, Ministerial Competence. 

 

ABSTRAK 

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen (PAK) berada pada persimpangan antara 

tuntutan profesionalisme pendidikan modern dan panggilan pelayanan iman Kristen. Di 

tengah perubahan sosial, digitalisasi pendidikan, dan krisis nilai yang memengaruhi 

anak-anak, peran guru PAK tidak lagi dapat dipahami semata-mata sebagai penyampai 

pengetahuan religius, melainkan sebagai agen formasi karakter dan iman. Artikel ini 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |2 
 

bertujuan mengkaji profesi guru Pendidikan Agama Kristen sebagai ruang formasi 

karakter anak dengan menempatkan Yesus Kristus sebagai Guru Agung dan paradigma 

pedagogis normatif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui 

studi pustaka teologis, pedagogis, etika Kristen, dan pendalaman biblika, serta diperkuat 

oleh data kuantitatif dari laporan riset internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

pengajaran dalam PAK memiliki dimensi teologis yang inheren karena berorientasi pada 

pembentukan iman, karakter Kristiani, dan kompetensi pelayanan sejak usia dini. Artikel 

ini menegaskan bahwa tanpa fondasi teologis dan formasi spiritual yang memadai, 

profesi guru PAK berisiko tereduksi menjadi praktik pedagogis teknis yang kehilangan 

daya transformasi bagi pembentukan karakter anak. 

Kata Kunci: Profesi Guru PAK, Formasi Karakter Anak, Pendidikan Agama Kristen, 

Pedagogi Yesus, Spiritualitas Guru, Kompetensi Hamba Tuhan. 

PENDAHULUAN 

Dalam konteks pendidikan kontemporer, profesi guru semakin berada di bawah 

tekanan paradigma teknokratis yang menekankan efisiensi sistem, capaian terukur, dan 

kompetensi fungsional. Pendidikan diposisikan terutama sebagai sarana kesiapan kerja 

dan adaptasi teknologi, sementara dimensi nilai dan pembentukan karakter cenderung 

terpinggirkan. UNESCO mencatat bahwa lebih dari 40% kebijakan pendidikan nasional 

dalam dekade terakhir menempatkan keterampilan kerja dan literasi teknologi sebagai 

prioritas utama, sering kali tanpa integrasi yang memadai dengan pendidikan nilai dan 

karakter.1 

Paradigma ini berdampak signifikan pada pendidikan agama, termasuk 

Pendidikan Agama Kristen (PAK). Dalam tekanan standar evaluasi dan indikator kinerja, 

PAK berisiko direduksi menjadi pengajaran kognitif yang menekankan penguasaan 

materi ajar dan capaian akademik, tetapi kehilangan orientasi formasi karakter anak. 
2Padahal, pendidikan iman Kristen sejak awal tidak dimaksudkan sebagai transmisi 

pengetahuan religius semata, melainkan sebagai proses pembentukan kehidupan yang 

berakar pada relasi dengan Allah dan diwujudkan dalam kebajikan hidup sehari-hari.3 

Oleh karena itu, profesi guru PAK memiliki posisi strategis dalam pendidikan 

Kristen. Guru PAK tidak hanya menjalankan fungsi instruksional, tetapi berperan sebagai 

formator iman dan karakter anak. Artikel ini berupaya menempatkan profesi guru PAK 

dalam kerangka teologis dan pedagogis yang menegaskan kembali perannya sebagai 

ruang formasi karakter anak di tengah tantangan pendidikan kontemporer. 

 

                                                        
1 UNESCO, Global Education Monitoring Report 2019: Migration, Displacement and Education (Paris: UNESCO, 
2019), 22–25. 
2 OECD, Future of Education and Skills 2030 (Paris: OECD Publishing, 2019), 15. 
3 James R. Estep Jr., Michael J. Anthony, dan Gregg R. Allison, A Theology for Christian Education (Nashville: 
B&H Academic, 2008), 112–118. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |3 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi 

pustaka. Literatur yang dianalisis meliputi teologi pendidikan, Pendidikan Agama Kristen, 

etika kebajikan, spiritual formation, dan teks-teks biblika Perjanjian Lama serta 

Perjanjian Baru. Analisis dilakukan secara konseptual dan reflektif untuk membangun 

sintesis teologis mengenai profesi guru PAK sebagai ruang formasi karakter anak.4 

Selain itu, data kuantitatif dari lembaga riset internasional seperti UNESCO, OECD, 

Pew Research Center, dan Barna Group digunakan untuk memperkuat relevansi 

kontekstual kajian dan menggambarkan tantangan nyata pendidikan iman anak di era 

modern.5 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Profesi Guru PAK sebagai Praktik Teologis Berorientasi Karakter 

Mengajar dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) merupakan praktik teologis 

karena secara inheren mengandung klaim normatif tentang Allah, manusia, dan tujuan 

hidup. Setiap tindakan pedagogis—mulai dari pemilihan materi ajar, pendekatan 

pembelajaran, hingga cara mengevaluasi keberhasilan peserta didik—secara implisit 

mencerminkan pemahaman teologis tertentu tentang realitas. Dengan kata lain, 

pengajaran iman selalu beroperasi dalam kerangka keyakinan tentang siapa Allah itu, 

bagaimana manusia dipahami di hadapan-Nya, dan kehidupan seperti apa yang dianggap 

bernilai. Oleh karena itu, pendidikan PAK tidak dapat diposisikan sebagai aktivitas netral 

atau sekadar teknis, melainkan sebagai bagian dari praktik iman yang memiliki 

konsekuensi teologis dan etis yang mendalam. 

Kevin J. Vanhoozer menegaskan bahwa seluruh praktik iman Kristen, termasuk 

pendidikan, merupakan bagian dari the drama of doctrine, yakni perwujudan ajaran iman 

dalam tindakan nyata umat Allah.6 Dalam kerangka ini, doktrin tidak berhenti sebagai 

rumusan konseptual, tetapi “dipentaskan” dalam kehidupan sehari-hari melalui praktik-

praktik konkret, termasuk praktik mengajar dan belajar. Pendidikan Agama Kristen, 

dengan demikian, menjadi salah satu panggung utama di mana kebenaran iman 

ditampilkan, diinterpretasikan, dan dihidupi. Guru PAK tidak hanya menyampaikan 

doktrin, tetapi turut membentuk cara peserta didik memahami dan menghidupi 

kebenaran tersebut dalam konteks kehidupan nyata. 

Implikasi dari pemahaman ini sangat signifikan. Jika pendidikan PAK merupakan 

bagian dari drama doktrin, maka pengajaran iman tidak pernah bersifat netral secara 

teologis. Setiap pendekatan pedagogis membentuk orientasi nilai tertentu dan 

mengarahkan peserta didik pada cara hidup tertentu. Pendidikan iman yang hanya 

                                                        
4 Sharon Daloz Parks, Big Questions, Worthy Dreams (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 41–45. 
5 Pew Research Center, Children and Religion in the United States (Washington, DC: Pew Research Center, 
2020), 7–10. 
6 Kevin J. Vanhoozer, Faith Speaking Understanding (Louisville: Westminster John Knox, 2014), 89–93. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |4 
 

menekankan aspek kognitif berisiko membentuk peserta didik yang mengetahui banyak 

tentang iman Kristen, tetapi tidak mampu mengintegrasikan iman tersebut dalam 

pengambilan keputusan etis dan kehidupan sehari-hari. Sebaliknya, pendidikan iman 

yang menempatkan praktik dan refleksi sebagai bagian integral dari pembelajaran 

membuka ruang bagi pembentukan karakter Kristiani yang utuh. 

Dimensi transformasional dari pendidikan iman ditegaskan secara kuat oleh Rasul 

Paulus dalam Roma 12:2. Paulus menekankan pembaruan budi sebagai prasyarat 

transformasi hidup, dengan tujuan agar orang percaya mampu membedakan kehendak 

Allah. Dalam teks Yunani, Paulus menggunakan istilah anakainōsis tou noos untuk 

menunjuk pada proses pembaruan yang bersifat mendalam dan berkelanjutan, bukan 

perubahan superfisial. Pembaruan budi ini tidak hanya menyentuh aspek intelektual, 

tetapi mengubah cara manusia menilai realitas, mengambil keputusan, dan mengarahkan 

hidupnya. 

Istilah Yunani dokimazō yang digunakan Paulus memiliki makna yang kaya, yakni 

menguji, menilai, dan membedakan sesuatu berdasarkan standar yang benar.7 Dalam 

konteks Roma 12:2, dokimazō menunjuk pada kemampuan discernment rohani, yaitu 

kepekaan untuk mengenali kehendak Allah di tengah kompleksitas dan ambiguitas 

kehidupan. Kemampuan ini tidak terbentuk secara instan, melainkan melalui proses 

formasi yang melibatkan pembelajaran, refleksi, dan praktik hidup yang konsisten. 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen bagi anak, penekanan pada dokimazō 

memiliki implikasi pedagogis yang penting. Pendidikan iman tidak boleh berhenti pada 

pembentukan kepatuhan eksternal terhadap aturan atau doktrin, tetapi harus diarahkan 

pada pembentukan kemampuan menilai secara rohani dan etis sejak dini. Anak-anak 

perlu dibimbing untuk tidak hanya mengetahui apa yang benar menurut iman Kristen, 

tetapi juga belajar mengapa hal itu benar dan bagaimana kebenaran tersebut diterapkan 

dalam situasi konkret kehidupan mereka. Proses ini menolong anak mengembangkan 

karakter yang matang, bertanggung jawab, dan reflektif. 

Lebih jauh, pendidikan iman yang melatih discernment rohani membantu anak 

menghadapi realitas dunia yang kompleks dan plural. Dalam konteks sosial yang ditandai 

oleh relativisme nilai dan fragmentasi makna, kemampuan dokimazō menjadi fondasi 

penting bagi pembentukan karakter Kristiani. Anak-anak yang dibentuk melalui 

pendidikan iman yang reflektif tidak hanya patuh secara religius, tetapi mampu 

mengambil keputusan etis yang bertanggung jawab dan setia pada nilai-nilai Injil. 

Dengan demikian, mengajar dalam Pendidikan Agama Kristen sebagai praktik 

teologis menuntut pendekatan pedagogis yang berorientasi pada formasi, bukan sekadar 

transmisi pengetahuan. Guru PAK dipanggil untuk menjadi pelaku dalam drama 

doktrin—menghidupi dan memerankan kebenaran iman melalui pengajaran, relasi, dan 

keteladanan hidup. Pendidikan iman yang setia pada panggilan ini akan membentuk 

                                                        
7 Alkitab, Terjemahan Baru (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 1974), Roma 12:2. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |5 
 

peserta didik, khususnya anak-anak, menjadi pribadi yang tidak hanya mengetahui iman 

Kristen, tetapi mampu menilai, menghidupi, dan mempertanggungjawabkan imannya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Pedagogi Yesus dan Pembentukan Karakter Anak 

Yesus Kristus tampil dalam Injil bukan hanya sebagai pewarta Kerajaan Allah, 

tetapi sebagai Guru yang membentuk murid secara holistik. Identitas Yesus sebagai 

didaskalos (guru) tidak dapat dilepaskan dari keseluruhan karya-Nya dalam memanggil, 

membimbing, dan membentuk kehidupan para pengikut-Nya. Pengajaran Yesus tidak 

berorientasi pada transmisi informasi religius, melainkan pada pembentukan manusia 

secara utuh—meliputi pikiran, kehendak, relasi, dan tindakan. Oleh karena itu, pola 

pedagogi Yesus bersifat relasional, dialogis, dan praksis. Ia mengajar bukan dari jarak 

institusional yang formal, melainkan melalui kehadiran hidup yang intens bersama 

murid-murid-Nya, di mana proses belajar terjadi dalam relasi, pengalaman, dan 

partisipasi nyata. 

Pendekatan pedagogis Yesus ini sejalan dengan temuan Howard Gardner yang 

menegaskan bahwa pembelajaran yang membentuk karakter tidak dapat direduksi 

menjadi penguasaan informasi semata. Gardner menunjukkan bahwa pembelajaran yang 

bermakna membutuhkan keterlibatan emosional, relasional, dan reflektif, sehingga nilai 

dan makna dapat diinternalisasi secara mendalam oleh peserta didik.8 Dalam konteks ini, 

pendidikan iman Kristen—terutama bagi anak—menuntut lebih dari sekadar 

penyampaian konsep teologis; ia menuntut proses pembelajaran yang melibatkan relasi, 

pengalaman, dan refleksi yang berkelanjutan. Pola pedagogi Yesus menunjukkan bahwa 

pembentukan karakter terjadi ketika kebenaran dihidupi dan dialami dalam konteks 

relasi yang bermakna. 

Dalam Injil Sinoptik, penggunaan perumpamaan menjadi ciri khas pengajaran 

Yesus. Perumpamaan tidak dimaksudkan untuk memberikan jawaban siap pakai atau 

kepatuhan mekanis, melainkan untuk menantang cara berpikir pendengar dan 

mengundang mereka masuk ke dalam proses refleksi yang mendalam. Dengan 

perumpamaan, Yesus menggugah imajinasi moral dan rohani murid-murid-Nya, sehingga 

mereka belajar melihat realitas dari perspektif Kerajaan Allah. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa pendidikan iman tidak bertujuan membentuk kepatuhan eksternal 

semata, tetapi kebijaksanaan rohani (phronēsis) yang mampu menilai kehidupan secara 

etis dan bertanggung jawab. 

Pendekatan pedagogis ini sangat relevan bagi pendidikan anak, yang 

membutuhkan ruang refleksi, dialog, dan pembiasaan kebajikan. Anak-anak tidak 

dibentuk terutama melalui instruksi moral yang kaku, tetapi melalui pengalaman belajar 

yang memungkinkan mereka memahami, merasakan, dan mempraktikkan nilai-nilai 

iman. Kenda Creasy Dean menunjukkan bahwa kegagalan pendidikan iman remaja sering 

                                                        
8 Howard Gardner, Five Minds for the Future (Boston: Harvard Business School Press, 2007), 15–18. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |6 
 

kali berakar pada pengajaran yang bersifat informatif tetapi tidak formatif.9 Ketika 

pendidikan iman hanya menekankan penguasaan pengetahuan religius tanpa 

membentuk kebiasaan hidup dan orientasi nilai, iman mudah menjadi dangkal dan tidak 

bertahan dalam menghadapi tantangan kehidupan nyata. Temuan ini menegaskan 

pentingnya pendidikan iman yang sejak dini berorientasi pada formasi karakter, bukan 

sekadar pencapaian kognitif. 

Dimensi relasional dan transformasional dari pedagogi Yesus ditegaskan secara 

khusus dalam Injil Yohanes. Yohanes 8:32 menyatakan bahwa kebenaran (alētheia) yang 

dikenal akan memerdekakan. Dalam Injil Yohanes, alētheia tidak dipahami sebagai 

proposisi abstrak yang harus dihafal, melainkan sebagai realitas relasional yang berakar 

pada pribadi Yesus sendiri. Kebenaran dialami dalam relasi dengan Kristus dan 

menghasilkan pembebasan dari dosa, ketakutan, dan orientasi hidup yang keliru. 

Pendidikan iman yang setia pada pemahaman ini akan menempatkan relasi dengan 

Kristus sebagai pusat pembelajaran, sehingga iman tidak berhenti pada pengakuan 

verbal, tetapi membentuk kehidupan yang merdeka dan bertanggung jawab.10 

Arah pedagogi Yesus ini mencapai puncaknya dalam Amanat Agung (Mat. 28:19–

20). Perintah Yesus untuk “menjadikan semua bangsa murid” menggunakan istilah 

Yunani matheteuō, yang menegaskan bahwa tujuan pendidikan Kristen adalah 

pemuridan. Pemuridan tidak identik dengan proses pengajaran formal semata, 

melainkan mencakup pembentukan identitas, karakter, dan orientasi hidup yang selaras 

dengan kehendak Allah. Robert J. Pazmin o menekankan bahwa pendidikan Kristen yang 

setia pada pemuridan harus menempatkan formasi karakter sebagai inti kurikulum, 

bukan sebagai pelengkap atau dampak sampingan dari pengajaran iman.11 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, khususnya bagi anak, pemahaman ini 

memiliki implikasi pedagogis yang mendalam. Pendidikan iman tidak dapat diukur 

semata-mata dari keberhasilan akademik atau penguasaan materi ajar, tetapi dari sejauh 

mana proses pendidikan tersebut membentuk karakter Kristiani yang tercermin dalam 

sikap, kebiasaan, dan pilihan hidup anak. Dengan meneladani pedagogi Yesus, pendidikan 

PAK dipanggil untuk menjadi ruang formasi yang membimbing anak-anak menuju 

kedewasaan iman, kebijaksanaan rohani, dan integritas karakter. Pendidikan iman yang 

demikian tidak hanya relevan secara pedagogis, tetapi setia secara teologis pada tujuan 

pemuridan yang dikehendaki oleh Kristus sendiri. 

Kompetensi Guru PAK sebagai Formator Karakter 

Kompetensi guru Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat direduksi menjadi 

kecakapan teknis pedagogis semata, seperti penguasaan metode mengajar, penyusunan 

perangkat pembelajaran, atau kemampuan evaluasi akademik. Kompetensi dalam 

pendidikan iman bersifat holistik, mencakup integrasi yang utuh antara iman yang 

                                                        
9 Kenda Creasy Dean, Almost Christian (New York: Oxford University Press, 2010), 3–6. 
10 Alkitab, Terjemahan Baru, Yohanes 8:32. 
11 Robert J. Pazmiño, Foundational Issues in Christian Education (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 67–72. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |7 
 

dihidupi, karakter Kristiani yang dibentuk, dan praksis pelayanan yang dijalankan secara 

konsisten. Guru PAK bukan hanya profesional pendidikan, tetapi juga pelayan iman yang 

kehadirannya memiliki dampak formatif bagi kehidupan rohani dan karakter anak. 

Chap Clark menunjukkan bahwa anak dan remaja masa kini hidup dalam konteks 

kerentanan emosional dan spiritual yang semakin tinggi.12 Perubahan sosial yang cepat, 

tekanan akademik, dinamika keluarga, serta pengaruh budaya digital menciptakan 

kondisi di mana banyak anak mengalami kebingungan identitas, kecemasan, dan 

kesepian rohani. Dalam situasi ini, pendidikan iman yang bersifat impersonal dan 

berorientasi pada penyampaian materi tidak memadai untuk menjawab kebutuhan nyata 

anak. Mereka membutuhkan pendampingan iman yang relasional, aman, dan 

berkelanjutan—pendampingan yang memungkinkan mereka dikenal, didengar, dan 

dibimbing secara personal. 

Konteks kerentanan ini menuntut redefinisi kompetensi guru PAK. Guru PAK 

dipanggil untuk mengembangkan kompetensi formatoris, yakni kemampuan 

membimbing, mendampingi, dan menuntun anak menuju kedewasaan iman secara 

bertahap. Membimbing berarti menolong anak memahami iman Kristen secara reflektif 

dan bertanggung jawab. Mendampingi berarti hadir secara konsisten dalam perjalanan 

iman anak, termasuk dalam pergumulan, pertanyaan, dan keraguan mereka. Menuntun 

berarti mengarahkan anak untuk mengintegrasikan iman ke dalam sikap, kebiasaan, dan 

pilihan hidup sehari-hari. 

Kompetensi formatoris ini tidak dapat dipisahkan dari kualitas personal dan 

spiritual guru. Guru PAK tidak hanya mengajar tentang iman, tetapi menjadi saksi hidup 

dari iman yang diajarkannya. Dalam pendidikan iman, keteladanan memiliki daya 

formatif yang sangat kuat. Anak-anak belajar nilai bukan hanya dari apa yang dikatakan, 

tetapi dari bagaimana nilai tersebut dihidupi. Oleh karena itu, integritas hidup guru—

keselarasan antara ajaran dan praksis—menjadi bagian integral dari kompetensi 

formatoris. 

David I. Smith menegaskan bahwa praktik pendidikan Kristen harus membentuk 

kebiasaan hidup (habits) yang selaras dengan iman, bukan sekadar menyampaikan nilai 

secara verbal.13 Pendidikan iman yang efektif bekerja pada level pembiasaan, di mana 

nilai-nilai iman diinternalisasi melalui praktik hidup yang diulang, direfleksikan, dan 

dihidupi dalam komunitas. Dalam konteks ini, peran guru PAK bukan hanya sebagai 

komunikator nilai, tetapi sebagai arsitek lingkungan belajar yang memungkinkan praktik 

iman terjadi secara nyata. Melalui ritme pembelajaran, relasi, dan disiplin rohani yang 

konsisten, guru PAK membantu anak membentuk kebiasaan iman yang menopang 

pertumbuhan karakter. 

                                                        
12 Chap Clark, Hurt 2.0 (Grand Rapids: Baker Academic, 2011), 29–33. 
13 David I. Smith dan James K. A. Smith, Teaching and Christian Practices (Grand Rapids: Eerdmans, 2011), 54–
59. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |8 
 

Pendekatan ini menegaskan bahwa kompetensi formatoris menuntut pembinaan 

guru yang berkelanjutan. Kompetensi tersebut tidak dapat diperoleh melalui pelatihan 

teknis jangka pendek atau sertifikasi formal semata. Guru PAK memerlukan proses 

pembinaan yang mencakup pendalaman teologis, pembentukan karakter, dan 

pertumbuhan spiritual yang terus-menerus. Tanpa pembinaan yang utuh, guru PAK 

berisiko menjalankan perannya secara mekanis—mengajar materi iman tanpa daya 

formasi yang nyata. 

Lebih jauh, kompetensi formatoris juga mencakup kemampuan reflektif untuk 

membaca konteks kehidupan anak. Guru PAK dituntut peka terhadap dinamika sosial, 

budaya, dan digital yang memengaruhi perkembangan anak. Pendampingan iman yang 

relevan menuntut kemampuan menafsirkan tantangan zaman dalam terang iman Kristen, 

tanpa kehilangan kesetiaan pada nilai-nilai Injil. Dengan demikian, kompetensi 

formatoris bersifat dinamis dan kontekstual, bukan statis atau normatif semata. 

Dengan memahami kompetensi guru PAK sebagai kompetensi formatoris, 

pendidikan iman ditempatkan kembali pada tujuan hakikinya, yakni pembentukan 

manusia yang beriman, berkarakter, dan bertanggung jawab. Guru PAK berperan strategis 

dalam membentuk fondasi iman anak yang akan memengaruhi seluruh perjalanan hidup 

mereka. Perspektif ini menegaskan bahwa investasi dalam pembinaan guru PAK 

merupakan investasi jangka panjang bagi gereja dan masyarakat, karena melalui guru 

yang kompeten secara formatoris, pendidikan iman dapat menjalankan fungsi 

transformatifnya secara utuh dan berkelanjutan. 

Tantangan Digital dan Krisis Karakter Anak 

Perkembangan teknologi digital memperumit secara signifikan proses formasi 

karakter anak. Kehadiran gawai, media sosial, dan ekosistem digital yang serba cepat 

membentuk lingkungan belajar dan kehidupan yang sangat berbeda dari generasi 

sebelumnya. Jean M. Twenge mencatat peningkatan yang signifikan dalam tingkat 

kecemasan, isolasi sosial, dan kebingungan moral pada generasi digital sejak usia dini.14 

Anak-anak semakin dini terpapar arus informasi yang masif, visual yang intens, dan 

interaksi virtual yang dangkal, yang sering kali menggeser proses pembentukan karakter 

dari relasi nyata menuju pengalaman individual dan instan. Kondisi ini menciptakan 

tantangan serius bagi pendidikan karakter, termasuk Pendidikan Agama Kristen (PAK), 

yang secara tradisional bertumpu pada relasi, keteladanan, dan pembiasaan nilai. 

Dampak dunia digital tidak hanya bersifat psikologis, tetapi juga spiritual. Paparan 

yang terus-menerus terhadap beragam narasi nilai—yang sering kali saling 

bertentangan—membentuk cara anak memahami kebenaran, identitas, dan tujuan 

hidup. Dalam konteks ini, iman mudah direduksi menjadi salah satu pilihan subjektif di 

antara banyak opsi makna yang ditawarkan ruang digital. Ketika proses formasi iman 

tidak diimbangi dengan pendampingan yang memadai, anak berisiko mengalami 

                                                        
14 Jean M. Twenge, iGen (New York: Atria Books, 2017), 101–105. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |9 
 

fragmentasi identitas dan kebingungan moral yang berkepanjangan. Pendidikan iman 

yang hanya bersifat kognitif tidak cukup kuat untuk menolong anak menavigasi 

kompleksitas ini. 

Data Barna Group memperkuat diagnosis tersebut dengan menunjukkan bahwa 

hanya sekitar 25% anak Kristen mengalami pemuridan berbasis relasi yang konsisten, 

sementara mayoritas pendidikan iman berlangsung secara formal, terstruktur, dan 

berfokus pada penguasaan materi ajar.15 Pola pendidikan iman yang demikian cenderung 

menempatkan anak sebagai penerima informasi religius, bukan sebagai subjek formasi 

iman yang didampingi secara personal. Akibatnya, terdapat kesenjangan antara 

pengetahuan iman yang dimiliki anak dan kemampuan mereka menghidupi iman 

tersebut dalam kehidupan sehari-hari, khususnya ketika berhadapan dengan tantangan 

moral dan eksistensial di dunia digital. 

Kondisi ini menegaskan urgensi peran guru Pendidikan Agama Kristen sebagai 

formator karakter, bukan sekadar instruktur religius. Dalam konteks masyarakat digital, 

guru PAK dipanggil untuk menghadirkan pendidikan iman yang menawarkan alternatif 

terhadap budaya instan dan dangkal. Pendidikan iman tidak dapat dan tidak perlu 

bersaing dengan dunia digital dalam hal kecepatan, hiburan, atau daya tarik visual. 

Sebaliknya, kekuatan pendidikan iman terletak pada kemampuannya menghadirkan 

kedalaman makna, relasi yang autentik, dan kebijaksanaan hidup yang tidak dapat 

disediakan oleh teknologi. 

Peran formator ini menuntut guru PAK untuk secara sadar membangun ruang 

belajar yang melampaui pengajaran formal. Ruang tersebut harus memungkinkan 

terjadinya dialog iman, refleksi kritis, dan relasi yang aman bagi anak untuk 

mengekspresikan pertanyaan, keraguan, dan pergumulan mereka. Dalam konteks ini, 

guru PAK berfungsi sebagai pendamping rohani yang menolong anak menafsirkan 

pengalaman digital mereka dalam terang iman Kristen. Pendampingan semacam ini 

membantu anak mengembangkan kemampuan menilai secara etis dan rohani, sehingga 

mereka tidak menjadi konsumen pasif budaya digital, tetapi pribadi yang mampu 

bersikap reflektif dan bertanggung jawab. 

Lebih jauh, pendidikan iman yang berorientasi formasi karakter perlu 

menumbuhkan praktik-praktik yang melawan kecenderungan dunia digital. Praktik 

keheningan, refleksi, doa, dan pembacaan firman yang mendalam menjadi semakin 

penting sebagai sarana pembentukan karakter. Melalui praktik-praktik ini, anak belajar 

bahwa nilai hidup tidak ditentukan oleh kecepatan respons, jumlah perhatian, atau 

popularitas digital, melainkan oleh relasi yang benar dengan Allah dan sesama. Guru PAK 

berperan strategis dalam memperkenalkan dan membiasakan praktik-praktik tersebut 

dalam kehidupan anak secara kontekstual dan bermakna. 

                                                        
15 Barna Group, The State of Discipleship: 2021 (Ventura, CA: Barna, 2021), 18–21. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |10 
 

Dengan demikian, tantangan digital bukan hanya ancaman bagi pendidikan iman, 

tetapi juga peluang untuk mempertegas kembali panggilan Pendidikan Agama Kristen. Di 

tengah dunia yang menawarkan informasi tanpa henti, PAK dipanggil untuk membentuk 

kebijaksanaan; di tengah relasi virtual yang dangkal, PAK dipanggil untuk membangun 

relasi yang autentik; dan di tengah kebingungan nilai, PAK dipanggil untuk menuntun 

anak pada karakter yang berakar pada iman Kristen. Peran guru PAK sebagai formator 

karakter menjadi semakin krusial, karena melalui kehadiran, pendampingan, dan 

keteladanan hidup, pendidikan iman dapat menjalankan fungsi transformatifnya secara 

nyata di era digital yang kompleks. 

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen 

Pendidikan Agama Kristen perlu kembali menempatkan profesi guru sebagai 

ruang strategis pembentukan karakter anak. Investasi dalam pembinaan teologis, 

pedagogis, dan spiritual guru PAK merupakan investasi jangka panjang bagi gereja dan 

masyarakat. PAK yang berorientasi formasi akan membentuk anak-anak yang tidak hanya 

cerdas secara kognitif, tetapi juga matang secara etis dan rohani. 

KESIMPULAN 

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen merupakan panggilan teologis yang 

berorientasi pada formasi karakter anak. Dalam terang pedagogi Yesus sebagai Guru 

Agung, guru PAK dipanggil mengintegrasikan kompetensi pedagogis, teologis, dan 

spiritual secara utuh. Tanpa fondasi formasi ini, pendidikan PAK berisiko tereduksi 

menjadi praktik pedagogis teknis yang kehilangan daya transformasinya bagi 

pembentukan generasi Kristen yang beriman dan berkarakter. 

DAFTAR PUSTAKA 

Alkitab. Terjemahan Baru. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 1974. 

Barna Group. The State of Discipleship: 2021. Ventura, CA: Barna, 2021. 

Clark, Chap. Hurt 2.0: Inside the World of Today’s Teenagers. Grand Rapids: Baker 

Academic, 2011. 

Dean, Kenda Creasy. Almost Christian. New York: Oxford University Press, 2010. 

Estep Jr., James R., Michael J. Anthony, dan Gregg R. Allison. A Theology for Christian 

Education. Nashville: B&H Academic, 2008. 

Gardner, Howard. Five Minds for the Future. Boston: Harvard Business School Press, 2007. 

OECD. Future of Education and Skills 2030. Paris: OECD Publishing, 2019. 

Parks, Sharon Daloz. Big Questions, Worthy Dreams. San Francisco: Jossey-Bass, 2011. 

Pazmin o, Robert J. Foundational Issues in Christian Education. Grand Rapids: Baker 

Academic, 2008. 



 Jurnal Murid Kristus 
 

JURNAL MURID KRISTUS |11 
 

Pew Research Center. Children and Religion in the United States. Washington, DC: Pew 

Research Center, 2020. 

Smith, David I., dan James K. A. Smith. Teaching and Christian Practices. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2011. 

Twenge, Jean M. iGen. New York: Atria Books, 2017. 

UNESCO. Global Education Monitoring Report 2019. Paris: UNESCO, 2019. 

Vanhoozer, Kevin J. Faith Speaking Understanding. Louisville: Westminster John Knox, 

2014. 

 


