U
- "‘h Jurnal Murid Kristus

Profesi Guru Pendidikan Agama Kristen sebagai Ruang Formasi
Karakter Anak
dalam Terang Pedagogi Yesus dan Tantangan Pendidikan
Kontemporer

Hizkia Elfran Mawey
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus
Email : Hizkiaelfran@gmail.Com

Erika Kamuh
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

The profession of Christian Religious Education (CRE) teachers stands at the
intersection of contemporary educational professionalism and the theological calling of
Christian ministry. Amid social transformation, the digitalization of education, and an
ongoing crisis of values affecting children, the role of CRE teachers can no longer be
understood merely as the transmission of religious knowledge. Instead, it must be
recognized as a formative vocation concerned with the shaping of faith and character. This
article examines the profession of Christian Religious Education teachers as a formative
space for the development of children’s character by positioning Jesus Christ as the Great
Teacher and the normative pedagogical paradigm. Employing a qualitative-descriptive
approach, the study draws on theological, pedagogical, ethical, and biblical literature,
complemented by quantitative data from international research reports. The findings
indicate that teaching in Christian Religious Education possesses an inherent theological
dimension, as it is oriented toward the formation of Christian faith, character, and
ministerial competence from an early age. The article argues that without a robust
theological foundation and sustained spiritual formation, the profession of CRE teachers
risks being reduced to a technical pedagogical practice, thereby losing its transformative
capacity in the formation of children’s character.

Keywords: Christian Religious Education Teacher, Children’s Character Formation, Christian
Education, Pedagogy of Jesus, Teacher Spirituality, Ministerial Competence.

ABSTRAK

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen (PAK) berada pada persimpangan antara
tuntutan profesionalisme pendidikan modern dan panggilan pelayanan iman Kristen. Di
tengah perubahan sosial, digitalisasi pendidikan, dan krisis nilai yang memengaruhi
anak-anak, peran guru PAK tidak lagi dapat dipahami semata-mata sebagai penyampai
pengetahuan religius, melainkan sebagai agen formasi karakter dan iman. Artikel ini

JURNAL MURID KRISTUS |1



e | Jurnal Murid Kristus

bertujuan mengkaji profesi guru Pendidikan Agama Kristen sebagai ruang formasi
karakter anak dengan menempatkan Yesus Kristus sebagai Guru Agung dan paradigma
pedagogis normatif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui
studi pustaka teologis, pedagogis, etika Kristen, dan pendalaman biblika, serta diperkuat
oleh data kuantitatif dari laporan riset internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pengajaran dalam PAK memiliki dimensi teologis yang inheren karena berorientasi pada
pembentukan iman, karakter Kristiani, dan kompetensi pelayanan sejak usia dini. Artikel
ini menegaskan bahwa tanpa fondasi teologis dan formasi spiritual yang memadai,
profesi guru PAK berisiko tereduksi menjadi praktik pedagogis teknis yang kehilangan
daya transformasi bagi pembentukan karakter anak.

Kata Kunci: Profesi Guru PAK, Formasi Karakter Anak, Pendidikan Agama Kristen,
Pedagogi Yesus, Spiritualitas Guru, Kompetensi Hamba Tuhan.

PENDAHULUAN

Dalam konteks pendidikan kontemporer, profesi guru semakin berada di bawah
tekanan paradigma teknokratis yang menekankan efisiensi sistem, capaian terukur, dan
kompetensi fungsional. Pendidikan diposisikan terutama sebagai sarana kesiapan kerja
dan adaptasi teknologi, sementara dimensi nilai dan pembentukan karakter cenderung
terpinggirkan. UNESCO mencatat bahwa lebih dari 40% kebijakan pendidikan nasional
dalam dekade terakhir menempatkan keterampilan kerja dan literasi teknologi sebagai
prioritas utama, sering kali tanpa integrasi yang memadai dengan pendidikan nilai dan
karakter.!

Paradigma ini berdampak signifikan pada pendidikan agama, termasuk
Pendidikan Agama Kristen (PAK). Dalam tekanan standar evaluasi dan indikator kinerja,
PAK berisiko direduksi menjadi pengajaran kognitif yang menekankan penguasaan
materi ajar dan capaian akademik, tetapi kehilangan orientasi formasi karakter anak.
ZPadahal, pendidikan iman Kristen sejak awal tidak dimaksudkan sebagai transmisi
pengetahuan religius semata, melainkan sebagai proses pembentukan kehidupan yang
berakar pada relasi dengan Allah dan diwujudkan dalam kebajikan hidup sehari-hari.?

Oleh karena itu, profesi guru PAK memiliki posisi strategis dalam pendidikan
Kristen. Guru PAK tidak hanya menjalankan fungsi instruksional, tetapi berperan sebagai
formator iman dan karakter anak. Artikel ini berupaya menempatkan profesi guru PAK
dalam kerangka teologis dan pedagogis yang menegaskan kembali perannya sebagai
ruang formasi karakter anak di tengah tantangan pendidikan kontemporer.

1 UNESCO, Global Education Monitoring Report 2019: Migration, Displacement and Education (Paris: UNESCO,
2019), 22-25.

2 OECD, Future of Education and Skills 2030 (Paris: OECD Publishing, 2019), 15.

3 James R. Estep Jr., Michael J. Anthony, dan Gregg R. Allison, A Theology for Christian Education (Nashville:
B&H Academic, 2008), 112-118.

JURNAL MURID KRISTUS |2



. Jurnal Murid Kristus

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi
pustaka. Literatur yang dianalisis meliputi teologi pendidikan, Pendidikan Agama Kristen,
etika kebajikan, spiritual formation, dan teks-teks biblika Perjanjian Lama serta
Perjanjian Baru. Analisis dilakukan secara konseptual dan reflektif untuk membangun
sintesis teologis mengenai profesi guru PAK sebagai ruang formasi karakter anak.4

Selain itu, data kuantitatif dari lembaga riset internasional seperti UNESCO, OECD,
Pew Research Center, dan Barna Group digunakan untuk memperkuat relevansi
kontekstual kajian dan menggambarkan tantangan nyata pendidikan iman anak di era
modern.>

HASIL DAN PEMBAHASAN
Profesi Guru PAK sebagai Praktik Teologis Berorientasi Karakter

Mengajar dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) merupakan praktik teologis
karena secara inheren mengandung klaim normatif tentang Allah, manusia, dan tujuan
hidup. Setiap tindakan pedagogis—mulai dari pemilihan materi ajar, pendekatan
pembelajaran, hingga cara mengevaluasi keberhasilan peserta didik—secara implisit
mencerminkan pemahaman teologis tertentu tentang realitas. Dengan kata lain,
pengajaran iman selalu beroperasi dalam kerangka keyakinan tentang siapa Allah itu,
bagaimana manusia dipahami di hadapan-Nya, dan kehidupan seperti apa yang dianggap
bernilai. Oleh karena itu, pendidikan PAK tidak dapat diposisikan sebagai aktivitas netral
atau sekadar teknis, melainkan sebagai bagian dari praktik iman yang memiliki
konsekuensi teologis dan etis yang mendalam.

Kevin ]. Vanhoozer menegaskan bahwa seluruh praktik iman Kristen, termasuk
pendidikan, merupakan bagian dari the drama of doctrine, yakni perwujudan ajaran iman
dalam tindakan nyata umat Allah.® Dalam kerangka ini, doktrin tidak berhenti sebagai
rumusan konseptual, tetapi “dipentaskan” dalam kehidupan sehari-hari melalui praktik-
praktik konkret, termasuk praktik mengajar dan belajar. Pendidikan Agama Kristen,
dengan demikian, menjadi salah satu panggung utama di mana kebenaran iman
ditampilkan, diinterpretasikan, dan dihidupi. Guru PAK tidak hanya menyampaikan
doktrin, tetapi turut membentuk cara peserta didik memahami dan menghidupi
kebenaran tersebut dalam konteks kehidupan nyata.

Implikasi dari pemahaman ini sangat signifikan. Jika pendidikan PAK merupakan
bagian dari drama doktrin, maka pengajaran iman tidak pernah bersifat netral secara
teologis. Setiap pendekatan pedagogis membentuk orientasi nilai tertentu dan
mengarahkan peserta didik pada cara hidup tertentu. Pendidikan iman yang hanya

4 Sharon Daloz Parks, Big Questions, Worthy Dreams (San Francisco: Jossey-Bass, 2011), 41-45.

5 Pew Research Center, Children and Religion in the United States (Washington, DC: Pew Research Center,
2020), 7-10.

6 Kevin J. Vanhoozer, Faith Speaking Understanding (Louisville: Westminster John Knox, 2014), 89-93.

JURNAL MURID KRISTUS |3



menekankan aspek kognitif berisiko membentuk peserta didik yang mengetahui banyak
tentang iman Kristen, tetapi tidak mampu mengintegrasikan iman tersebut dalam
pengambilan keputusan etis dan kehidupan sehari-hari. Sebaliknya, pendidikan iman
yang menempatkan praktik dan refleksi sebagai bagian integral dari pembelajaran
membuka ruang bagi pembentukan karakter Kristiani yang utuh.

Dimensi transformasional dari pendidikan iman ditegaskan secara kuat oleh Rasul
Paulus dalam Roma 12:2. Paulus menekankan pembaruan budi sebagai prasyarat
transformasi hidup, dengan tujuan agar orang percaya mampu membedakan kehendak
Allah. Dalam teks Yunani, Paulus menggunakan istilah anakainosis tou noos untuk
menunjuk pada proses pembaruan yang bersifat mendalam dan berkelanjutan, bukan
perubahan superfisial. Pembaruan budi ini tidak hanya menyentuh aspek intelektual,
tetapi mengubah cara manusia menilai realitas, mengambil keputusan, dan mengarahkan
hidupnya.

[stilah Yunani dokimazo yang digunakan Paulus memiliki makna yang kaya, yakni
menguji, menilai, dan membedakan sesuatu berdasarkan standar yang benar.” Dalam
konteks Roma 12:2, dokimazo menunjuk pada kemampuan discernment rohani, yaitu
kepekaan untuk mengenali kehendak Allah di tengah kompleksitas dan ambiguitas
kehidupan. Kemampuan ini tidak terbentuk secara instan, melainkan melalui proses
formasi yang melibatkan pembelajaran, refleksi, dan praktik hidup yang konsisten.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen bagi anak, penekanan pada dokimazo
memiliki implikasi pedagogis yang penting. Pendidikan iman tidak boleh berhenti pada
pembentukan kepatuhan eksternal terhadap aturan atau doktrin, tetapi harus diarahkan
pada pembentukan kemampuan menilai secara rohani dan etis sejak dini. Anak-anak
perlu dibimbing untuk tidak hanya mengetahui apa yang benar menurut iman Kristen,
tetapi juga belajar mengapa hal itu benar dan bagaimana kebenaran tersebut diterapkan
dalam situasi konkret kehidupan mereka. Proses ini menolong anak mengembangkan
karakter yang matang, bertanggung jawab, dan reflektif.

Lebih jauh, pendidikan iman yang melatih discernment rohani membantu anak
menghadapi realitas dunia yang kompleks dan plural. Dalam konteks sosial yang ditandai
oleh relativisme nilai dan fragmentasi makna, kemampuan dokimazo menjadi fondasi
penting bagi pembentukan karakter Kristiani. Anak-anak yang dibentuk melalui
pendidikan iman yang reflektif tidak hanya patuh secara religius, tetapi mampu
mengambil keputusan etis yang bertanggung jawab dan setia pada nilai-nilai Injil.

Dengan demikian, mengajar dalam Pendidikan Agama Kristen sebagai praktik
teologis menuntut pendekatan pedagogis yang berorientasi pada formasi, bukan sekadar
transmisi pengetahuan. Guru PAK dipanggil untuk menjadi pelaku dalam drama
doktrin—menghidupi dan memerankan kebenaran iman melalui pengajaran, relasi, dan
keteladanan hidup. Pendidikan iman yang setia pada panggilan ini akan membentuk

7 Alkitab, Terjemahan Baru (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 1974), Roma 12:2.

JURNAL MURID KRISTUS |4



peserta didik, khususnya anak-anak, menjadi pribadi yang tidak hanya mengetahui iman
Kristen, tetapi mampu menilai, menghidupi, dan mempertanggungjawabkan imannya
dalam kehidupan sehari-hari.

Pedagogi Yesus dan Pembentukan Karakter Anak

Yesus Kristus tampil dalam Injil bukan hanya sebagai pewarta Kerajaan Allah,
tetapi sebagai Guru yang membentuk murid secara holistik. Identitas Yesus sebagai
didaskalos (guru) tidak dapat dilepaskan dari keseluruhan karya-Nya dalam memanggil,
membimbing, dan membentuk kehidupan para pengikut-Nya. Pengajaran Yesus tidak
berorientasi pada transmisi informasi religius, melainkan pada pembentukan manusia
secara utuh—meliputi pikiran, kehendak, relasi, dan tindakan. Oleh karena itu, pola
pedagogi Yesus bersifat relasional, dialogis, dan praksis. la mengajar bukan dari jarak
institusional yang formal, melainkan melalui kehadiran hidup yang intens bersama
murid-murid-Nya, di mana proses belajar terjadi dalam relasi, pengalaman, dan
partisipasi nyata.

Pendekatan pedagogis Yesus ini sejalan dengan temuan Howard Gardner yang
menegaskan bahwa pembelajaran yang membentuk karakter tidak dapat direduksi
menjadi penguasaan informasi semata. Gardner menunjukkan bahwa pembelajaran yang
bermakna membutuhkan keterlibatan emosional, relasional, dan reflektif, sehingga nilai
dan makna dapat diinternalisasi secara mendalam oleh peserta didik.2 Dalam konteks ini,
pendidikan iman Kristen—terutama bagi anak—menuntut lebih dari sekadar
penyampaian konsep teologis; ia menuntut proses pembelajaran yang melibatkan relasi,
pengalaman, dan refleksi yang berkelanjutan. Pola pedagogi Yesus menunjukkan bahwa
pembentukan karakter terjadi ketika kebenaran dihidupi dan dialami dalam konteks
relasi yang bermakna.

Dalam Injil Sinoptik, penggunaan perumpamaan menjadi ciri khas pengajaran
Yesus. Perumpamaan tidak dimaksudkan untuk memberikan jawaban siap pakai atau
kepatuhan mekanis, melainkan untuk menantang cara berpikir pendengar dan
mengundang mereka masuk ke dalam proses refleksi yang mendalam. Dengan
perumpamaan, Yesus menggugah imajinasi moral dan rohani murid-murid-Nya, sehingga
mereka belajar melihat realitas dari perspektif Kerajaan Allah. Pendekatan ini
menegaskan bahwa pendidikan iman tidak bertujuan membentuk kepatuhan eksternal
semata, tetapi kebijaksanaan rohani (phronésis) yang mampu menilai kehidupan secara
etis dan bertanggung jawab.

Pendekatan pedagogis ini sangat relevan bagi pendidikan anak, yang
membutuhkan ruang refleksi, dialog, dan pembiasaan kebajikan. Anak-anak tidak
dibentuk terutama melalui instruksi moral yang kaku, tetapi melalui pengalaman belajar
yang memungkinkan mereka memahami, merasakan, dan mempraktikkan nilai-nilai
iman. Kenda Creasy Dean menunjukkan bahwa kegagalan pendidikan iman remaja sering

8 Howard Gardner, Five Minds for the Future (Boston: Harvard Business School Press, 2007), 15-18.

JURNAL MURID KRISTUS |5



kali berakar pada pengajaran yang bersifat informatif tetapi tidak formatif.® Ketika
pendidikan iman hanya menekankan penguasaan pengetahuan religius tanpa
membentuk kebiasaan hidup dan orientasi nilai, iman mudah menjadi dangkal dan tidak
bertahan dalam menghadapi tantangan kehidupan nyata. Temuan ini menegaskan
pentingnya pendidikan iman yang sejak dini berorientasi pada formasi karakter, bukan
sekadar pencapaian kognitif.

Dimensi relasional dan transformasional dari pedagogi Yesus ditegaskan secara
khusus dalam Injil Yohanes. Yohanes 8:32 menyatakan bahwa kebenaran (alétheia) yang
dikenal akan memerdekakan. Dalam Injil Yohanes, alétheia tidak dipahami sebagai
proposisi abstrak yang harus dihafal, melainkan sebagai realitas relasional yang berakar
pada pribadi Yesus sendiri. Kebenaran dialami dalam relasi dengan Kristus dan
menghasilkan pembebasan dari dosa, ketakutan, dan orientasi hidup yang keliru.
Pendidikan iman yang setia pada pemahaman ini akan menempatkan relasi dengan
Kristus sebagai pusat pembelajaran, sehingga iman tidak berhenti pada pengakuan
verbal, tetapi membentuk kehidupan yang merdeka dan bertanggung jawab.10

Arah pedagogi Yesus ini mencapai puncaknya dalam Amanat Agung (Mat. 28:19-
20). Perintah Yesus untuk “menjadikan semua bangsa murid” menggunakan istilah
Yunani matheteuo, yang menegaskan bahwa tujuan pendidikan Kristen adalah
pemuridan. Pemuridan tidak identik dengan proses pengajaran formal semata,
melainkan mencakup pembentukan identitas, karakter, dan orientasi hidup yang selaras
dengan kehendak Allah. Robert ]J. Pazmifio menekankan bahwa pendidikan Kristen yang
setia pada pemuridan harus menempatkan formasi karakter sebagai inti kurikulum,
bukan sebagai pelengkap atau dampak sampingan dari pengajaran iman.1

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, khususnya bagi anak, pemahaman ini
memiliki implikasi pedagogis yang mendalam. Pendidikan iman tidak dapat diukur
semata-mata dari keberhasilan akademik atau penguasaan materi ajar, tetapi dari sejauh
mana proses pendidikan tersebut membentuk karakter Kristiani yang tercermin dalam
sikap, kebiasaan, dan pilihan hidup anak. Dengan meneladani pedagogi Yesus, pendidikan
PAK dipanggil untuk menjadi ruang formasi yang membimbing anak-anak menuju
kedewasaan iman, kebijaksanaan rohani, dan integritas karakter. Pendidikan iman yang
demikian tidak hanya relevan secara pedagogis, tetapi setia secara teologis pada tujuan
pemuridan yang dikehendaki oleh Kristus sendiri.

Kompetensi Guru PAK sebagai Formator Karakter

Kompetensi guru Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat direduksi menjadi
kecakapan teknis pedagogis semata, seperti penguasaan metode mengajar, penyusunan
perangkat pembelajaran, atau kemampuan evaluasi akademik. Kompetensi dalam
pendidikan iman bersifat holistik, mencakup integrasi yang utuh antara iman yang

9 Kenda Creasy Dean, Almost Christian (New York: Oxford University Press, 2010), 3—6.
10 Alkitab, Terjemahan Baru, Yohanes 8:32.
11 Robert J. Pazmifio, Foundational Issues in Christian Education (Grand Rapids: Baker Academic, 2008), 67—72.

JURNAL MURID KRISTUS |6



dihidupi, karakter Kristiani yang dibentuk, dan praksis pelayanan yang dijalankan secara
konsisten. Guru PAK bukan hanya profesional pendidikan, tetapi juga pelayan iman yang
kehadirannya memiliki dampak formatif bagi kehidupan rohani dan karakter anak.

Chap Clark menunjukkan bahwa anak dan remaja masa kini hidup dalam konteks
kerentanan emosional dan spiritual yang semakin tinggi.1?2 Perubahan sosial yang cepat,
tekanan akademik, dinamika keluarga, serta pengaruh budaya digital menciptakan
kondisi di mana banyak anak mengalami kebingungan identitas, kecemasan, dan
kesepian rohani. Dalam situasi ini, pendidikan iman yang bersifat impersonal dan
berorientasi pada penyampaian materi tidak memadai untuk menjawab kebutuhan nyata
anak. Mereka membutuhkan pendampingan iman yang relasional, aman, dan
berkelanjutan—pendampingan yang memungkinkan mereka dikenal, didengar, dan
dibimbing secara personal.

Konteks kerentanan ini menuntut redefinisi kompetensi guru PAK. Guru PAK
dipanggil untuk mengembangkan kompetensi formatoris, yakni kemampuan
membimbing, mendampingi, dan menuntun anak menuju kedewasaan iman secara
bertahap. Membimbing berarti menolong anak memahami iman Kristen secara reflektif
dan bertanggung jawab. Mendampingi berarti hadir secara konsisten dalam perjalanan
iman anak, termasuk dalam pergumulan, pertanyaan, dan keraguan mereka. Menuntun
berarti mengarahkan anak untuk mengintegrasikan iman ke dalam sikap, kebiasaan, dan
pilihan hidup sehari-hari.

Kompetensi formatoris ini tidak dapat dipisahkan dari kualitas personal dan
spiritual guru. Guru PAK tidak hanya mengajar tentang iman, tetapi menjadi saksi hidup
dari iman yang diajarkannya. Dalam pendidikan iman, keteladanan memiliki daya
formatif yang sangat kuat. Anak-anak belajar nilai bukan hanya dari apa yang dikatakan,
tetapi dari bagaimana nilai tersebut dihidupi. Oleh karena itu, integritas hidup guru—
keselarasan antara ajaran dan praksis—menjadi bagian integral dari kompetensi
formatoris.

David I. Smith menegaskan bahwa praktik pendidikan Kristen harus membentuk
kebiasaan hidup (habits) yang selaras dengan iman, bukan sekadar menyampaikan nilai
secara verbal.13 Pendidikan iman yang efektif bekerja pada level pembiasaan, di mana
nilai-nilai iman diinternalisasi melalui praktik hidup yang diulang, direfleksikan, dan
dihidupi dalam komunitas. Dalam konteks ini, peran guru PAK bukan hanya sebagai
komunikator nilai, tetapi sebagai arsitek lingkungan belajar yang memungkinkan praktik
iman terjadi secara nyata. Melalui ritme pembelajaran, relasi, dan disiplin rohani yang
konsisten, guru PAK membantu anak membentuk kebiasaan iman yang menopang
pertumbuhan karakter.

12 Chap Clark, Hurt 2.0 (Grand Rapids: Baker Academic, 2011), 29-33.
13 David I. Smith dan James K. A. Smith, Teaching and Christian Practices (Grand Rapids: Eerdmans, 2011), 54—
59.

JURNAL MURID KRISTUS |7



e | Jurnal Murid Kristus

Pendekatan ini menegaskan bahwa kompetensi formatoris menuntut pembinaan
guru yang berkelanjutan. Kompetensi tersebut tidak dapat diperoleh melalui pelatihan
teknis jangka pendek atau sertifikasi formal semata. Guru PAK memerlukan proses
pembinaan yang mencakup pendalaman teologis, pembentukan karakter, dan
pertumbuhan spiritual yang terus-menerus. Tanpa pembinaan yang utuh, guru PAK
berisiko menjalankan perannya secara mekanis—mengajar materi iman tanpa daya
formasi yang nyata.

Lebih jauh, kompetensi formatoris juga mencakup kemampuan reflektif untuk
membaca konteks kehidupan anak. Guru PAK dituntut peka terhadap dinamika sosial,
budaya, dan digital yang memengaruhi perkembangan anak. Pendampingan iman yang
relevan menuntut kemampuan menafsirkan tantangan zaman dalam terang iman Kristen,
tanpa kehilangan kesetiaan pada nilai-nilai Injil. Dengan demikian, kompetensi
formatoris bersifat dinamis dan kontekstual, bukan statis atau normatif semata.

Dengan memahami kompetensi guru PAK sebagai kompetensi formatoris,
pendidikan iman ditempatkan kembali pada tujuan hakikinya, yakni pembentukan
manusia yang beriman, berkarakter, dan bertanggung jawab. Guru PAK berperan strategis
dalam membentuk fondasi iman anak yang akan memengaruhi seluruh perjalanan hidup
mereka. Perspektif ini menegaskan bahwa investasi dalam pembinaan guru PAK
merupakan investasi jangka panjang bagi gereja dan masyarakat, karena melalui guru
yang kompeten secara formatoris, pendidikan iman dapat menjalankan fungsi
transformatifnya secara utuh dan berkelanjutan.

Tantangan Digital dan Krisis Karakter Anak

Perkembangan teknologi digital memperumit secara signifikan proses formasi
karakter anak. Kehadiran gawai, media sosial, dan ekosistem digital yang serba cepat
membentuk lingkungan belajar dan kehidupan yang sangat berbeda dari generasi
sebelumnya. Jean M. Twenge mencatat peningkatan yang signifikan dalam tingkat
kecemasan, isolasi sosial, dan kebingungan moral pada generasi digital sejak usia dini.#
Anak-anak semakin dini terpapar arus informasi yang masif, visual yang intens, dan
interaksi virtual yang dangkal, yang sering kali menggeser proses pembentukan karakter
dari relasi nyata menuju pengalaman individual dan instan. Kondisi ini menciptakan
tantangan serius bagi pendidikan karakter, termasuk Pendidikan Agama Kristen (PAK),
yang secara tradisional bertumpu pada relasi, keteladanan, dan pembiasaan nilai.

Dampak dunia digital tidak hanya bersifat psikologis, tetapi juga spiritual. Paparan
yang terus-menerus terhadap beragam narasi nilai—yang sering kali saling
bertentangan—membentuk cara anak memahami kebenaran, identitas, dan tujuan
hidup. Dalam konteks ini, iman mudah direduksi menjadi salah satu pilihan subjektif di
antara banyak opsi makna yang ditawarkan ruang digital. Ketika proses formasi iman
tidak diimbangi dengan pendampingan yang memadai, anak berisiko mengalami

14 Jean M. Twenge, iGen (New York: Atria Books, 2017), 101-105.

JURNAL MURID KRISTUS |8



fragmentasi identitas dan kebingungan moral yang berkepanjangan. Pendidikan iman
yang hanya bersifat kognitif tidak cukup kuat untuk menolong anak menavigasi
kompleksitas ini.

Data Barna Group memperkuat diagnosis tersebut dengan menunjukkan bahwa
hanya sekitar 25% anak Kristen mengalami pemuridan berbasis relasi yang konsisten,
sementara mayoritas pendidikan iman berlangsung secara formal, terstruktur, dan
berfokus pada penguasaan materi ajar.1> Pola pendidikan iman yang demikian cenderung
menempatkan anak sebagai penerima informasi religius, bukan sebagai subjek formasi
iman yang didampingi secara personal. Akibatnya, terdapat kesenjangan antara
pengetahuan iman yang dimiliki anak dan kemampuan mereka menghidupi iman
tersebut dalam kehidupan sehari-hari, khususnya ketika berhadapan dengan tantangan
moral dan eksistensial di dunia digital.

Kondisi ini menegaskan urgensi peran guru Pendidikan Agama Kristen sebagai
formator karakter, bukan sekadar instruktur religius. Dalam konteks masyarakat digital,
guru PAK dipanggil untuk menghadirkan pendidikan iman yang menawarkan alternatif
terhadap budaya instan dan dangkal. Pendidikan iman tidak dapat dan tidak perlu
bersaing dengan dunia digital dalam hal kecepatan, hiburan, atau daya tarik visual.
Sebaliknya, kekuatan pendidikan iman terletak pada kemampuannya menghadirkan
kedalaman makna, relasi yang autentik, dan kebijaksanaan hidup yang tidak dapat
disediakan oleh teknologi.

Peran formator ini menuntut guru PAK untuk secara sadar membangun ruang
belajar yang melampaui pengajaran formal. Ruang tersebut harus memungkinkan
terjadinya dialog iman, refleksi kritis, dan relasi yang aman bagi anak untuk
mengekspresikan pertanyaan, keraguan, dan pergumulan mereka. Dalam konteks ini,
guru PAK berfungsi sebagai pendamping rohani yang menolong anak menafsirkan
pengalaman digital mereka dalam terang iman Kristen. Pendampingan semacam ini
membantu anak mengembangkan kemampuan menilai secara etis dan rohani, sehingga
mereka tidak menjadi konsumen pasif budaya digital, tetapi pribadi yang mampu
bersikap reflektif dan bertanggung jawab.

Lebih jauh, pendidikan iman yang berorientasi formasi karakter perlu
menumbuhkan praktik-praktik yang melawan kecenderungan dunia digital. Praktik
keheningan, refleksi, doa, dan pembacaan firman yang mendalam menjadi semakin
penting sebagai sarana pembentukan karakter. Melalui praktik-praktik ini, anak belajar
bahwa nilai hidup tidak ditentukan oleh kecepatan respons, jumlah perhatian, atau
popularitas digital, melainkan oleh relasi yang benar dengan Allah dan sesama. Guru PAK
berperan strategis dalam memperkenalkan dan membiasakan praktik-praktik tersebut
dalam kehidupan anak secara kontekstual dan bermakna.

15 Barna Group, The State of Discipleship: 2021 (Ventura, CA: Barna, 2021), 18-21.

JURNAL MURID KRISTUS |9



S
v"\
o]

..

,
.

Y

(4 Jurnal Murid Kristus
KE5—

\

Dengan demikian, tantangan digital bukan hanya ancaman bagi pendidikan iman,
tetapi juga peluang untuk mempertegas kembali panggilan Pendidikan Agama Kristen. Di
tengah dunia yang menawarkan informasi tanpa henti, PAK dipanggil untuk membentuk
kebijaksanaan; di tengah relasi virtual yang dangkal, PAK dipanggil untuk membangun
relasi yang autentik; dan di tengah kebingungan nilai, PAK dipanggil untuk menuntun
anak pada karakter yang berakar pada iman Kristen. Peran guru PAK sebagai formator
karakter menjadi semakin krusial, karena melalui kehadiran, pendampingan, dan
keteladanan hidup, pendidikan iman dapat menjalankan fungsi transformatifnya secara
nyata di era digital yang kompleks.

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen

Pendidikan Agama Kristen perlu kembali menempatkan profesi guru sebagai
ruang strategis pembentukan karakter anak. Investasi dalam pembinaan teologis,
pedagogis, dan spiritual guru PAK merupakan investasi jangka panjang bagi gereja dan
masyarakat. PAK yang berorientasi formasi akan membentuk anak-anak yang tidak hanya
cerdas secara kognitif, tetapi juga matang secara etis dan rohani.

KESIMPULAN

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen merupakan panggilan teologis yang
berorientasi pada formasi karakter anak. Dalam terang pedagogi Yesus sebagai Guru
Agung, guru PAK dipanggil mengintegrasikan kompetensi pedagogis, teologis, dan
spiritual secara utuh. Tanpa fondasi formasi ini, pendidikan PAK berisiko tereduksi
menjadi praktik pedagogis teknis yang kehilangan daya transformasinya bagi
pembentukan generasi Kristen yang beriman dan berkarakter.

DAFTAR PUSTAKA
Alkitab. Terjemahan Baru. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 1974.
Barna Group. The State of Discipleship: 2021. Ventura, CA: Barna, 2021.

Clark, Chap. Hurt 2.0: Inside the World of Today’s Teenagers. Grand Rapids: Baker
Academic, 2011.

Dean, Kenda Creasy. Almost Christian. New York: Oxford University Press, 2010.

Estep Jr, James R, Michael J. Anthony, dan Gregg R. Allison. A Theology for Christian
Education. Nashville: B&H Academic, 2008.

Gardner, Howard. Five Minds for the Future. Boston: Harvard Business School Press, 2007.
OECD. Future of Education and Skills 2030. Paris: OECD Publishing, 2019.
Parks, Sharon Daloz. Big Questions, Worthy Dreams. San Francisco: Jossey-Bass, 2011.

Pazmifio, Robert |. Foundational Issues in Christian Education. Grand Rapids: Baker
Academic, 2008.

JURNAL MURID KRISTUS |10



s . ‘;"3
s ”‘h Jurnal Murid Kristus

Pew Research Center. Children and Religion in the United States. Washington, DC: Pew
Research Center, 2020.

Smith, David 1., dan James K. A. Smith. Teaching and Christian Practices. Grand Rapids:
Eerdmans, 2011.

Twenge, Jean M. iGen. New York: Atria Books, 2017.
UNESCO. Global Education Monitoring Report 2019. Paris: UNESCO, 2019.

Vanhoozer, Kevin ]. Faith Speaking Understanding. Louisville: Westminster John Knox,
2014.

JURNAL MURID KRISTUS |11



