
Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 1 
 

Sinergi Tujuan, Kurikulum, dan Praktik Pembelajaran Pendidikan 

Agama Kristen dalam Konteks Digital Society 5.0 

Hostine Karundeng 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

Royke Lengkoan 

Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus 

Abstract 

The social transformation marked by the emergence of Digital Society 5.0 has 

fundamentally reshaped the ways people learn, relate, and construct meaning in everyday 

life. Within this context, Christian Religious Education (CRE) faces significant challenges, 

particularly the fragmentation between the theological aims of faith formation, 

curriculum structures, and instructional practices, as well as the tendency to reduce faith 

education to technologically driven technical activities. This article examines the 

integration of educational goals, curriculum design, and instructional practices in 

Christian Religious Education as a form of effective faith-based ministry in the era of 

Digital Society 5.0. Employing a qualitative-descriptive approach, this study draws on 

theological education literature, Christian pedagogy, virtue ethics, biblical reflection, and 

contextual data from international research reports. The findings indicate that innovation 

in Christian Religious Education is not primarily determined by technological 

sophistication, but by the systemic integration of theological purposes, formative 

curricula, and Christ-centered, relational, and contextually grounded instructional 

practices. The article argues that the integration of core components in Christian 

Religious Education constitutes a foundational framework for transformative faith-based 

ministry within contemporary digital society. 

Keywords: Christian Religious Education, Components of CRE, Christian Curriculum, 

Digital Society 5.0, Educational Innovation in Ministry. 

Abstrak 

Transformasi sosial yang ditandai oleh hadirnya Digital Society 5.0 membawa 

perubahan mendasar dalam cara manusia belajar, berelasi, dan membangun makna 

hidup. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama Kristen (PAK) menghadapi tantangan serius 

berupa fragmentasi antara tujuan pendidikan iman, struktur kurikulum, dan praktik 

pembelajaran, serta kecenderungan reduksi pendidikan iman menjadi aktivitas teknis 

berbasis teknologi. Artikel ini bertujuan mengkaji sinergi antara tujuan, kurikulum, dan 

praktik pembelajaran Pendidikan Agama Kristen sebagai bentuk inovasi pelayanan iman 

yang efektif di era Digital Society 5.0. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-

deskriptif melalui studi pustaka teologi pendidikan, pedagogi Kristen, etika kebajikan, 

dan pendalaman biblika, serta didukung oleh data kontekstual dari laporan riset 

internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa inovasi pelayanan PAK tidak ditentukan 

oleh kecanggihan teknologi, melainkan oleh integrasi sistemik antara tujuan teologis, 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 2 
 

kurikulum formatif, dan praktik pembelajaran yang kristosentris, relasional, dan 

kontekstual. Artikel ini menegaskan bahwa sinergi komponen Pendidikan Agama Kristen 

merupakan fondasi utama pelayanan iman yang transformatif dalam masyarakat digital. 

Kata Kunci: Pendidikan Agama Kristen, Komponen PAK, Kurikulum Kristen, Digital 

Society 5.0, Inovasi Pelayanan. 

PENDAHULUAN 

Digital Society 5.0 menandai fase baru relasi antara manusia dan teknologi, di 

mana inovasi digital tidak lagi berfungsi sekadar sebagai alat bantu, tetapi membentuk 

struktur sosial, cara berpikir, dan orientasi nilai manusia. Dalam dunia pendidikan, 

perkembangan ini mendorong penekanan pada efisiensi, keterampilan digital, dan 

capaian terukur. Namun, UNESCO mengingatkan bahwa orientasi pendidikan yang terlalu 

teknokratis berisiko mengabaikan dimensi etis dan kemanusiaan yang esensial dalam 

pembentukan peserta didik.1 

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), tantangan tersebut semakin 

kompleks. PAK tidak hanya berhadapan dengan perubahan media pembelajaran, tetapi 

juga dengan perubahan cara peserta didik membangun identitas, iman, dan makna hidup. 

Banyak praktik PAK menunjukkan adanya ketegangan antara tujuan teologis pendidikan 

iman, kurikulum yang digunakan, dan praktik pembelajaran yang dijalankan. 

Ketidaksinergisan ini menyebabkan pendidikan iman cenderung bersifat informatif, 

tetapi tidak formatif. 

Artikel ini berangkat dari tesis bahwa inovasi pelayanan Pendidikan Agama Kristen yang 

efektif di era Digital Society 5.0 hanya dapat terwujud melalui sinergi yang utuh antara 

tujuan, kurikulum, dan praktik pembelajaran. Inovasi PAK, dengan demikian, harus 

dipahami sebagai proses teologis-pedagogis, bukan sekadar adaptasi teknologi. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 

pustaka. Sumber data utama meliputi literatur teologi pendidikan, pedagogi Kristen 

kontemporer, kajian kurikulum, etika kebajikan, serta teks biblika Perjanjian Lama dan 

Perjanjian Baru. Untuk memperkuat konteks analisis, penelitian ini juga memanfaatkan 

laporan riset internasional terkait pendidikan dan transformasi digital.2 Analisis 

dilakukan secara konseptual dan sintesis teologis untuk merumuskan kerangka integratif 

sinergi komponen Pendidikan Agama Kristen dalam Digital Society 5.0. 

Pendidikan Agama Kristen sebagai Sistem Pelayanan Iman 

Pendidikan Agama Kristen pada hakikatnya bukan sekadar mata pelajaran, bukan 

pula sekadar aktivitas akademik, melainkan praksis pelayanan iman yang berakar pada 

inisiatif Allah sendiri. Penegasan ini penting karena secara konseptual menempatkan PAK 

                                            
1 UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021). 
2 .World Economic Forum, Education 4.0: Shaping the Future of Learning (Geneva: WEF, 2020). 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 3 
 

dalam ranah teologis sebelum pedagogis. Dengan kata lain, PAK tidak pertama-tama 

ditentukan oleh kebutuhan institusional, tuntutan kurikulum nasional, atau 

perkembangan metodologi pendidikan, melainkan oleh karya Allah yang menyatakan 

diri-Nya dan membentuk umat-Nya sepanjang sejarah keselamatan. Dalam kesaksian 

Alkitab, Allah tampil secara konsisten sebagai Pendidik umat-Nya—Allah yang mengajar, 

menegur, membimbing, dan membentuk manusia melalui wahyu serta relasi perjanjian.3 

Gramatikal teologis ini menegaskan bahwa subjek utama Pendidikan Agama 

Kristen bukanlah pendidik, lembaga, atau bahkan peserta didik, melainkan Allah sendiri. 

Manusia—baik pendidik maupun peserta didik—berada pada posisi responsif terhadap 

inisiatif ilahi tersebut. Oleh karena itu, PAK tidak lahir dari kebutuhan pedagogis yang 

bersifat pragmatis atau instrumental, melainkan dari mandat teologis yang melekat pada 

missio Dei. Pendidikan iman merupakan bagian integral dari karya Allah yang memanggil, 

membentuk, dan mengutus umat-Nya untuk hidup setia di tengah dunia. 

Sebagai pelayanan iman, Pendidikan Agama Kristen memiliki tujuan yang 

melampaui transmisi pengetahuan religius. PAK bertujuan membentuk manusia yang 

hidup dalam relasi yang benar dengan Allah, dengan sesama, dan dengan dunia ciptaan. 

Relasi yang benar ini bersifat holistik, mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan 

kultural. Dengan demikian, PAK tidak dapat direduksi menjadi proses kognitif semata, 

tetapi harus dipahami sebagai proses formasi hidup yang menyentuh seluruh keberadaan 

manusia. 

Wright menegaskan bahwa pendidikan iman Kristen selalu terkait erat dengan 

panggilan hidup umat Allah untuk menghadirkan nilai-nilai Kerajaan Allah dalam konteks 

nyata kehidupan.4 Penegasan ini memperlihatkan bahwa pendidikan iman tidak bersifat 

ahistoris atau terpisah dari realitas sosial, melainkan berakar pada kehidupan konkret 

umat Allah di tengah dunia. Dengan kata lain, iman yang dibentuk melalui PAK diarahkan 

untuk dihidupi dan diwujudkan dalam praksis kehidupan sehari-hari, bukan hanya 

dipahami secara konseptual. 

Penekanan ini memiliki implikasi gramatikal yang penting: Pendidikan Agama 

Kristen harus dipahami sebagai sistem pelayanan iman, bukan sebagai unit pembelajaran 

yang berdiri sendiri. Sebagai sistem, PAK melibatkan berbagai komponen yang saling 

terkait dan tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Tujuan pendidikan iman memberikan 

arah normatif; kurikulum menyediakan kerangka formatif; pendidik berfungsi sebagai 

mediator dan teladan iman; peserta didik merupakan subjek formasi yang aktif; dan 

konteks sosial menjadi ruang konkret di mana iman diuji dan dihidupi. 

Ketika salah satu komponen ini dipisahkan atau diperlakukan secara terpisah, 

Pendidikan Agama Kristen berisiko kehilangan integritas teologisnya. Misalnya, tujuan 

yang teologis tetapi tidak diterjemahkan ke dalam kurikulum yang formatif akan 

                                            
3 Ulangan 6:5–9; Mazmur 78:1–7. (TB LAI, 1974) 
4 Christopher J. H. Wright, The Mission of God’s People (Grand Rapids: Zondervan, 2010). 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 4 
 

menghasilkan pendidikan iman yang idealistis namun tidak operasional. Sebaliknya, 

praktik pembelajaran yang inovatif secara metodologis tetapi terlepas dari tujuan 

teologis akan menghasilkan pendidikan yang menarik secara pedagogis, tetapi miskin 

daya transformasi iman. 

Dengan demikian, memahami Pendidikan Agama Kristen sebagai praksis 

pelayanan iman menuntut pendekatan yang integratif dan reflektif. PAK tidak dapat 

disusun semata-mata berdasarkan pertimbangan efisiensi, relevansi teknologis, atau 

tuntutan administratif. Setiap keputusan pedagogis—baik dalam perumusan tujuan, 

penyusunan kurikulum, maupun praktik pembelajaran—harus diuji berdasarkan 

kesetiaannya pada mandat teologis PAK sebagai bagian dari missio Dei. Hanya dengan 

cara inilah Pendidikan Agama Kristen dapat menjalankan fungsinya sebagai pelayanan 

iman yang membentuk manusia beriman, berkarakter, dan bertanggung jawab dalam 

dunia yang terus berubah. 

Tujuan Pendidikan Agama Kristen dalam Konteks Digital Society 5.0 

Tujuan Pendidikan Agama Kristen (PAK) bersifat teologis dan teleologis, yakni 

diarahkan pada pembentukan manusia yang mengenal Allah secara relasional, hidup 

setia di hadapan-Nya, serta bertanggung jawab secara etis dalam kehidupan pribadi dan 

sosial. Tujuan ini menegaskan bahwa PAK tidak sekadar bertujuan mentransfer 

pengetahuan religius, melainkan membentuk orientasi hidup yang berakar pada iman 

Kristen. Pendidikan iman, dengan demikian, selalu berkaitan dengan pertanyaan 

mendasar tentang makna hidup, arah keberadaan manusia, dan tanggung jawab moral di 

hadapan Allah dan sesama. 

Dalam konteks Digital Society 5.0, tujuan PAK tersebut menjadi semakin relevan 

sekaligus menantang. Peserta didik hidup dalam arus informasi yang cepat, budaya 

instan, dan paparan nilai yang beragam serta sering kali kontradiktif. Lingkungan digital 

membentuk cara berpikir yang fragmentaris, dangkal, dan berorientasi pada kepuasan 

jangka pendek. Hartmut Rosa menunjukkan bahwa percepatan sosial yang menjadi ciri 

masyarakat modern dan digital berimplikasi pada krisis makna, keterasingan 

eksistensial, serta kedangkalan refleksi hidup manusia.5 Dalam situasi ini, peserta didik 

berisiko kehilangan kemampuan untuk berhenti, merefleksikan hidup, dan menilai secara 

mendalam apa yang sungguh bernilai. 

Oleh karena itu, tujuan Pendidikan Agama Kristen tidak dapat direduksi menjadi 

pencapaian kognitif, penguasaan konsep teologis, atau literasi digital semata. Meskipun 

kemampuan kognitif dan literasi teknologi penting, keduanya bukan tujuan akhir 

pendidikan iman. Tujuan utama PAK adalah formasi iman dan karakter, yakni 

pembentukan cara berpikir, bersikap, dan bertindak yang mencerminkan nilai-nilai Injil. 

                                            
5 Hartmut Rosa, Social Acceleration: A New Theory of Modernity (New York: Columbia University 
Press, 2013). 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 5 
 

Formasi ini mencakup pembentukan kepekaan rohani, kedewasaan moral, serta 

integritas hidup yang konsisten di tengah kompleksitas dunia digital. 

Salah satu aspek penting dari tujuan PAK dalam konteks ini adalah pengembangan 

kemampuan discernment etis. Discernment bukan sekadar kemampuan membedakan 

benar dan salah secara normatif, melainkan kapasitas rohani dan moral untuk menilai 

situasi hidup secara bijaksana dalam terang iman Kristen. Dalam dunia digital yang sarat 

ambiguitas nilai, kemampuan discernment menolong peserta didik untuk tidak sekadar 

bereaksi secara impulsif, tetapi mengambil keputusan yang bertanggung jawab dan setia 

pada panggilan iman. 

Dengan demikian, tujuan Pendidikan Agama Kristen harus berfungsi sebagai 

dasar normatif dalam perancangan kurikulum dan praktik pembelajaran. Kurikulum dan 

strategi pembelajaran PAK yang tidak berakar pada tujuan formasi iman dan karakter 

berisiko kehilangan arah teologisnya. Sebaliknya, ketika tujuan PAK dipahami secara 

teologis dan teleologis, pendidikan iman dapat menjadi ruang formasi yang menolong 

peserta didik membangun iman yang reflektif, karakter yang tangguh, dan tanggung 

jawab etis yang relevan dalam Digital Society 5.0. 

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen sebagai Kerangka Formatif 

Kurikulum Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat dipahami secara sempit 

sebagai daftar materi ajar atau dokumen administratif yang mengatur proses 

pembelajaran. Dalam perspektif teologi pendidikan, kurikulum merupakan kerangka 

formasi iman yang secara sadar maupun tidak sadar membentuk cara berpikir, bersikap, 

dan hidup peserta didik. Oleh karena itu, kurikulum PAK mencakup dimensi eksplisit, 

implisit, dan tersembunyi yang secara bersama-sama membentuk pengalaman belajar 

peserta didik dalam keseluruhan ekosistem pendidikan iman. 

Dimensi eksplisit kurikulum PAK mencakup tujuan pembelajaran, materi ajar, 

struktur tema, dan capaian pembelajaran yang dirumuskan secara formal. Dimensi ini 

sering kali menjadi fokus utama dalam perencanaan pendidikan, karena mudah diukur 

dan dievaluasi. Namun, pembentukan iman dan karakter tidak hanya terjadi melalui apa 

yang diajarkan secara eksplisit, melainkan juga melalui cara pengajaran berlangsung, 

relasi yang terbangun, serta nilai-nilai yang dihidupi dalam proses pembelajaran. 

Dimensi implisit kurikulum merujuk pada nilai, sikap, dan asumsi yang 

disampaikan secara tidak langsung melalui interaksi pedagogis, metode pembelajaran, 

dan budaya kelas. Cara guru merespons pertanyaan peserta didik, bagaimana perbedaan 

pendapat dikelola, serta bagaimana kegagalan dan keberhasilan diperlakukan, semuanya 

membentuk pemahaman peserta didik tentang iman dan kehidupan Kristen. Sementara 

itu, dimensi tersembunyi kurikulum berkaitan dengan struktur kekuasaan, pola relasi, 

dan praktik institusional yang secara implisit membentuk orientasi hidup peserta didik, 

sering kali tanpa disadari oleh pendidik maupun lembaga. 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 6 
 

Dalam kerangka ini, kurikulum PAK tidak bersifat netral. Ia selalu mengandung 

visi antropologis dan teologis tertentu tentang manusia, kebenaran, dan tujuan hidup. 

Astley menegaskan bahwa kurikulum Kristen harus mengintegrasikan refleksi teologis 

dengan pengalaman hidup konkret, sehingga pendidikan iman tidak terlepas dari realitas 

eksistensial peserta didik.6 Tanpa integrasi ini, kurikulum berisiko menjadi abstrak, 

normatif secara verbal, tetapi miskin daya formatif. 

Dalam konteks Digital Society 5.0, tantangan kurikulum PAK semakin kompleks. 

Peserta didik hidup dalam ruang digital yang membentuk cara mereka mengakses 

informasi, membangun identitas, dan menilai kebenaran. Kurikulum PAK yang hanya 

menekankan konten teologis tanpa mengaitkannya dengan pengalaman digital peserta 

didik berisiko kehilangan relevansi dan daya transformasi. Pendidikan iman dapat terasa 

terpisah dari kehidupan nyata, sehingga iman dipahami sebagai sesuatu yang bersifat 

privat dan tidak terkait dengan dunia digital yang dijalani setiap hari. 

Oleh karena itu, kurikulum PAK perlu dirancang secara integratif dan formatif. 

Integratif berarti menghubungkan teks Alkitab, refleksi iman, pengalaman digital peserta 

didik, serta praksis hidup Kristen dalam satu kesatuan pedagogis. Formatif berarti 

kurikulum tidak hanya diarahkan pada pencapaian kognitif, tetapi pada pembentukan 

orientasi hidup dan karakter Kristiani. Kurikulum yang formatif menolong peserta didik 

belajar menafsirkan pengalaman digital mereka dalam terang iman, serta menghidupi 

nilai-nilai Injil secara konkret di tengah budaya digital. 

Praktik Pembelajaran Pendidikan Agama Kristen di Era Digital 

Praktik pembelajaran merupakan ruang aktualisasi dari tujuan dan kurikulum 

Pendidikan Agama Kristen. Di sinilah visi teologis dan desain kurikulum diuji dalam 

pengalaman belajar konkret. Dalam konteks era digital, praktik pembelajaran PAK tidak 

dapat berhenti pada distribusi materi daring, penggunaan platform pembelajaran, atau 

variasi media interaktif semata. Meskipun teknologi menyediakan sarana yang luas dan 

fleksibel, praktik pembelajaran iman tetap menuntut pendekatan yang relasional, 

dialogis, dan praksis. 

Pembelajaran iman bersifat relasional karena iman Kristen pada dasarnya berakar 

pada relasi—relasi dengan Allah, sesama, dan dunia. Teknologi digital, jika tidak 

digunakan secara kritis, berpotensi mengaburkan dimensi relasional ini dengan 

menggantikannya menjadi interaksi fungsional dan transaksional. Oleh karena itu, 

praktik pembelajaran PAK di era digital harus secara sadar menciptakan ruang relasi yang 

bermakna, baik melalui interaksi sinkron maupun asinkron, serta melalui pendampingan 

pedagogis yang peka terhadap kebutuhan peserta didik. 

Pembelajaran iman juga bersifat dialogis. Dialog memungkinkan peserta didik 

untuk mengungkapkan pertanyaan, pergumulan, dan pengalaman hidup mereka secara 

jujur. Dalam dunia digital yang sering kali mendorong komunikasi singkat dan reaktif, 

                                            
6 Jeff Astley, The Philosophy of Christian Religious Education (London: SCM Press, 2012). 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 7 
 

praktik pembelajaran PAK perlu melatih kemampuan refleksi, mendengarkan, dan 

berpikir kritis. Dialog etis dan teologis menolong peserta didik mengaitkan iman dengan 

realitas hidup mereka, termasuk tantangan moral dan spiritual yang muncul dalam ruang 

digital. 

Selain itu, pembelajaran iman bersifat praksis. Iman Kristen tidak berhenti pada 

pemahaman konseptual, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata. Praktik pembelajaran 

PAK harus memberi ruang bagi pembiasaan praktik iman, seperti refleksi pribadi, doa, 

pelayanan sederhana, dan tindakan kasih yang relevan dengan konteks peserta didik. 

Dalam era digital, praksis iman dapat diwujudkan melalui refleksi etis atas penggunaan 

media sosial, tanggung jawab digital, dan kepedulian terhadap sesama di ruang virtual 

maupun nyata. 

Yesus Kristus sebagai Guru Agung memberikan paradigma utama bagi praktik 

pembelajaran Pendidikan Agama Kristen. Dalam Injil, Yesus tidak hanya mengajarkan 

kebenaran, tetapi membentuk murid melalui relasi hidup, keteladanan, dan keterlibatan 

dalam pengalaman nyata. Pendidikan iman menurut teladan Yesus selalu berorientasi 

pada pemuridan dan pembentukan hidup, bukan sekadar penyampaian informasi. 
7Prinsip ini menuntut agar praktik pembelajaran PAK di era digital tetap berfokus pada 

pembentukan murid yang hidup dalam kesetiaan, bukan pada konsumsi konten religius. 

Sinergi Tujuan, Kurikulum, dan Praktik Pembelajaran sebagai Inovasi Pelayanan 

Inovasi pelayanan Pendidikan Agama Kristen sering kali disalahpahami sebagai 

inovasi yang terutama bersifat teknologis, yakni pembaruan media, platform digital, atau 

metode pengajaran berbasis teknologi. Pemahaman ini muncul dari asumsi bahwa 

tantangan utama pendidikan di era digital adalah keterbatasan alat dan metode. Namun, 

dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, pemahaman tersebut bersifat reduktif. Inovasi 

yang sejati dalam PAK tidak terletak pertama-tama pada pembaruan teknologi, 

melainkan pada sinergi yang utuh antara tujuan, kurikulum, dan praktik pembelajaran 

sebagai satu kesatuan sistem pendidikan iman. 

Ketiga komponen tersebut—tujuan, kurikulum, dan praktik pembelajaran—

memiliki fungsi yang berbeda tetapi saling bergantung. Tujuan teologis memberikan arah 

normatif yang menentukan mengapa Pendidikan Agama Kristen dijalankan dan manusia 

seperti apa yang hendak dibentuk. Kurikulum menyediakan kerangka formatif yang 

menjembatani tujuan teologis dengan proses pendidikan yang terstruktur. Sementara itu, 

praktik pembelajaran mewujudkan tujuan dan kurikulum tersebut dalam pengalaman 

belajar konkret yang dialami oleh peserta didik. Ketika salah satu komponen ini berjalan 

sendiri tanpa keterkaitan yang jelas dengan yang lain, integritas pendidikan iman akan 

terganggu. 

Sinergi antara ketiga komponen ini merupakan bentuk inovasi pelayanan karena 

menata ulang cara Pendidikan Agama Kristen dipahami dan dijalankan. Inovasi di sini 

                                            
7 Yohanes 8:31–32; Matius 28:19–20. (TB LAI, 1974) 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 8 
 

bukan sekadar penambahan unsur baru, tetapi rekonstruksi cara berpikir tentang 

pendidikan iman sebagai sistem yang utuh dan koheren. Ketika tujuan pendidikan iman 

dirumuskan secara teologis dan dipahami secara mendalam oleh pendidik dan lembaga, 

kurikulum dapat dirancang secara konsisten untuk mendukung formasi iman, bukan 

sekadar memenuhi tuntutan administratif. Praktik pembelajaran pun dapat diarahkan 

secara sadar untuk menciptakan pengalaman belajar yang bersifat formatif dan 

transformatif. 

Sebaliknya, tanpa sinergi yang memadai, Pendidikan Agama Kristen berisiko 

terjebak dalam berbagai bentuk fragmentasi. Tujuan pendidikan iman dapat menjadi 

ideal secara konseptual, tetapi tidak pernah terwujud dalam praktik pembelajaran 

sehari-hari. Kurikulum dapat tersusun rapi secara formal, tetapi tidak menyentuh 

kehidupan nyata peserta didik. Praktik pembelajaran dapat tampak menarik, kreatif, dan 

inovatif secara pedagogis, tetapi kehilangan arah teologis dan akhirnya gagal membentuk 

iman dan karakter. Kondisi fragmentatif inilah yang sering kali membuat pendidikan iman 

terasa tidak relevan atau tidak berdampak, meskipun dijalankan dengan metode yang 

tampak modern.8 

Dalam konteks Digital Society 5.0, kebutuhan akan sinergi ini menjadi semakin 

mendesak. Peserta didik hidup dalam dunia yang kompleks, cepat berubah, dan sarat 

dengan ambiguitas nilai. Dunia digital menawarkan berbagai kemungkinan 

pembelajaran, tetapi sekaligus menghadirkan tantangan serius bagi pembentukan iman 

dan karakter. Dalam situasi ini, Pendidikan Agama Kristen tidak cukup hanya menjadi 

ruang transmisi informasi religius atau penguatan literasi digital, melainkan harus 

menjadi ruang formasi yang menolong peserta didik menavigasi dunia digital secara 

bijaksana dan setia pada iman Kristen. 

Sinergi tujuan, kurikulum, dan praktik pembelajaran memungkinkan Pendidikan 

Agama Kristen berfungsi sebagai pelayanan iman yang kontekstual dan transformatif. 

Melalui sinergi ini, PAK dapat membentuk iman yang reflektif, karakter yang tangguh, 

serta tanggung jawab hidup yang relevan dengan realitas Digital Society 5.0. Dengan 

demikian, inovasi pelayanan PAK tidak sekadar mengikuti arus perubahan teknologi, 

tetapi menghadirkan pendidikan iman yang bermakna, setia, dan berdaya ubah di tengah 

dunia digital yang terus berkembang. 

Implikasi bagi Pendidikan dan Pelayanan Kristen 

Sinergi komponen Pendidikan Agama Kristen memiliki implikasi langsung bagi 

pendidikan dan pelayanan Kristen. Pertama, sinergi ini menuntut pembinaan pendidik 

yang berkelanjutan. Guru dan pelayan PAK tidak hanya membutuhkan keterampilan 

pedagogis dan literasi digital, tetapi juga pendalaman teologi pendidikan dan 

                                            
8 David I. Smith, On Christian Teaching (Grand Rapids: Eerdmans, 2018). 
 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 9 
 

pembentukan spiritualitas pribadi. Tanpa pembinaan yang berkelanjutan, pendidik 

berisiko menjalankan PAK secara teknis tanpa kesadaran teologis yang memadai. 

Kedua, sinergi komponen PAK menuntut integrasi yang erat antara teologi dan 

pedagogi. Strategi pembelajaran tidak dapat dipisahkan dari visi teologis pendidikan 

iman. Integrasi ini memastikan bahwa setiap keputusan pedagogis—mulai dari 

pemilihan metode hingga penggunaan teknologi—selalu diuji berdasarkan kontribusinya 

terhadap formasi iman dan karakter peserta didik. 

Ketiga, sinergi ini menuntut pengembangan literasi digital yang kritis dan etis. 

Literasi digital dalam PAK tidak hanya berkaitan dengan kemampuan menggunakan 

teknologi, tetapi juga kemampuan menilai dampak moral dan spiritual penggunaan 

teknologi. Pendidikan iman perlu menolong peserta didik menjadi subjek digital yang 

bertanggung jawab, bukan sekadar konsumen teknologi.9 

Oleh karena itu, lembaga pendidikan Kristen perlu menempatkan Pendidikan 

Agama Kristen sebagai sistem pelayanan iman, bukan sekadar mata pelajaran kurikuler. 

Dengan cara ini, inovasi teknologi benar-benar melayani tujuan formasi iman dan tidak 

menggantikan inti pendidikan Kristen itu sendiri. 

 

Kesimpulan 

Inovasi pelayanan Pendidikan Agama Kristen yang efektif di era Digital Society 5.0 

hanya dapat terwujud melalui sinergi yang utuh antara tujuan, kurikulum, dan praktik 

pembelajaran. Sinergi ini memastikan bahwa Pendidikan Agama Kristen tetap setia pada 

mandat teologisnya sekaligus relevan dengan konteks digital. Dengan demikian, PAK 

mampu menjalankan perannya sebagai pelayanan iman yang membentuk manusia 

beriman, berkarakter, dan bertanggung jawab dalam masyarakat digital yang terus 

berubah.10 

Daftar Pustaka 

Astley, Jeff. The Philosophy of Christian Religious Education. London: SCM Press, 2012. 

Barna Group. The Connected Generation. Ventura, CA: Barna, 2019. 

Campbell, Heidi A. Digital Creatives and the Rethinking of Religious Authority. London: 

Routledge, 2021. 

Pew Research Center. Teens, Technology, and Religion. Washington, DC: Pew Research 

Center, 2020. 

                                            
9 Heidi A. Campbell, Digital Creatives and the Rethinking of Religious Authority (London: Routledge, 
2021). 
10 Andrew Root, Faith Formation in a Secular Age (Grand Rapids: Baker Academic, 2017). 



Jurnal Murid Kristus 

JURNAL MURID KRISTUS | 10 
 

Rosa, Hartmut. Social Acceleration: A New Theory of Modernity. New York: Columbia 

University Press, 2013. 

Root, Andrew. Faith Formation in a Secular Age. Grand Rapids: Baker Academic, 2017. 

Smith, David I. On Christian Teaching. Grand Rapids: Eerdmans, 2018. 

UNESCO. Reimagining Our Futures Together. Paris: UNESCO, 2021. 

World Economic Forum. Education 4.0: Shaping the Future of Learning. Geneva: WEF, 

2020. 

Wright, Christopher J. H. The Mission of God’s People. Grand Rapids: Zondervan, 2010. 


