Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Kristen dalam
Pengembangan Karakter Anak di Tengah Kompleksitas Pendidikan
Kontemporer

Hostine Karundeng
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus
Email: ————

Andre Langoy
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

The development of children’s character constitutes a fundamental mandate of
Christian Religious Education (CRE) that has become increasingly complex in the context of
social transformation, educational digitalization, and a pervasive crisis of values. This
complexity calls for learning strategies that are not only pedagogically effective but also
theologically coherent and spiritually formative. This article seeks to analyze learning
strategies in Christian Religious Education as a means of fostering children’s character by
situating faith-based learning within a Christian worldview and contextual pedagogical
praxis. Employing a qualitative-descriptive approach, the study draws upon literature in
educational theology, Christian pedagogy, virtue ethics, and biblical studies, and is further
supported by quantitative data from international research reports. The findings indicate
that character-oriented learning strategies in CRE must integrate theological
understanding, habitual faith practices, educator exemplarity, and a relational learning
environment. The article argues that learning strategies in Christian Religious Education
should not be reduced to technical instructional components, but must be understood as
formative instruments that determine the transformative capacity of faith education in
shaping children’s character.

Keywords: Christian Religious Education Learning Strategies, Children’s Character
Development, Christian Education, Christian Worldview, Faith Formation.

ABSTRAK

Pengembangan karakter anak merupakan mandat fundamental Pendidikan
Agama Kristen (PAK) yang semakin kompleks dalam konteks perubahan sosial,
digitalisasi pendidikan, dan krisis nilai. Kompleksitas ini menuntut strategi pembelajaran
yang tidak hanya efektif secara pedagogis, tetapi juga koheren secara teologis dan
formatif secara spiritual. Artikel ini bertujuan menganalisis strategi pembelajaran
Pendidikan Agama Kristen sebagai sarana pengembangan karakter anak dengan
menempatkan pembelajaran iman dalam kerangka worldview Kristen dan praksis
pedagogis kontekstual. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui
studi pustaka teologi pendidikan, pedagogi Kristen, etika kebajikan, serta pendalaman
biblika, dan diperkuat oleh data faktual dari laporan riset internasional. Hasil kajian

JURNAL MURID KRISTUS | 1



Leoomnuy,
S e
5

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

menunjukkan bahwa strategi pembelajaran PAK yang berorientasi karakter harus
mengintegrasikan pemahaman iman, pembiasaan praktik, keteladanan pendidik, dan
lingkungan belajar yang relasional. Artikel ini menegaskan bahwa strategi pembelajaran
dalam PAK bukan sekadar aspek teknis pengajaran, melainkan instrumen formasi
karakter anak yang menentukan daya transformatif pendidikan iman.

Kata Kunci: Strategi Pembelajaran PAK, Pengembangan Karakter Anak, Pendidikan
Agama Kristen, Worldview Kristen, Formasi Iman.

PENDAHULUAN

Dalam diskursus pendidikan kontemporer, pengembangan karakter anak semakin
dipandang sebagai isu sentral yang melampaui sekadar pencapaian akademik.
Pendidikan modern cenderung menekankan keterukuran hasil belajar, efisiensi proses,
dan kesiapan kerja, sementara dimensi nilai dan makna hidup sering kali terpinggirkan.
UNESCO mencatat bahwa orientasi teknokratis dalam pendidikan global berkontribusi
pada krisis nilai dan melemahnya tujuan humanistik pendidikan.!

Kondisi tersebut berdampak langsung pada pendidikan agama, termasuk
Pendidikan Agama Kristen (PAK). Dalam banyak praktik, PAK berisiko direduksi menjadi
pengajaran kognitif tentang Alkitab dan doktrin tanpa orientasi formasi karakter.
Padahal, pendidikan iman Kristen sejak awal bertujuan membentuk kehidupan yang setia
kepada Allah dan bertanggung jawab secara etis. Oleh karena itu, strategi pembelajaran
PAK memegang peran krusial dalam menjembatani tujuan iman dan praktik pendidikan
konkret.

Artikel ini berangkat dari tesis bahwa strategi pembelajaran PAK merupakan
praxis pedagogis yang berakar pada worldview Kristen dan berfungsi sebagai mekanisme
utama pengembangan karakter anak. Dengan pendekatan ini, strategi pembelajaran tidak
dipahami sebagai teknik netral, melainkan sebagai sarana pembentukan orientasi hidup.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi
pustaka. Data dikumpulkan dari literatur teologi pendidikan, pedagogi Kristen,
pendidikan karakter, etika kebajikan, serta teks-teks biblika Perjanjian Lama dan
Perjanjian Baru. Analisis dilakukan secara konseptual dan reflektif untuk membangun
sintesis teologis-pedagogis mengenai strategi pembelajaran PAK dan pengembangan
karakter anak.?

Untuk memperkuat relevansi kontekstual, penelitian ini juga memanfaatkan data
sekunder dari laporan riset internasional seperti UNESCO, OECD, Pew Research Center,

L UNESCO, Education for Sustainable Development: A Roadmap (Paris: UNESCO, 2019).
2 Richard R. Osmer, Practical Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 2008).

JURNAL MURID KRISTUS | 2



ooy,
ST R
ey .

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

dan Barna Group, yang digunakan sebagai penguat analisis, bukan sebagai penelitian
lapangan utama.3

HASIL & PEMBAHASAN

Strategi Pembelajaran Pendidikan Agama Kristen sebagai Praxis Worldview dalam
Formasi Karakter Anak

Strategi pembelajaran dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak dapat
dipisahkan dari asumsi worldview yang melandasi seluruh proses pendidikan iman.
Setiap strategi pembelajaran—baik dalam penentuan tujuan, pemilihan metode, maupun
bentuk evaluasi—secara implisit merefleksikan pandangan tertentu tentang hakikat
manusia, realitas, kebenaran, dan tujuan hidup. Oleh karena itu, strategi pembelajaran
tidak pernah bersifat netral, melainkan selalu membawa orientasi nilai yang membentuk
cara peserta didik memahami diri dan dunia di sekitarnya.

Dalam worldview Kristen, manusia dipahami sebagai ciptaan Allah yang
bermartabat karena diciptakan menurut gambar dan rupa-Nya, namun sekaligus berada
dalam realitas dosa yang merusak relasi dengan Allah, sesama, dan ciptaan. Pendidikan
iman, dengan demikian, tidak hanya diarahkan pada pengembangan kapasitas
intelektual, tetapi pada pembaruan hidup secara menyeluruh. Strategi pembelajaran PAK
harus mencerminkan ketegangan teologis ini: antara martabat manusia dan kebutuhan
akan transformasi. Strategi yang hanya menekankan penguasaan pengetahuan religius
tanpa orientasi pembaruan karakter berisiko mereduksi pendidikan iman menjadi
aktivitas akademik semata.

Sebagai praxis worldview, strategi pembelajaran PAK berfungsi menerjemahkan
keyakinan teologis ke dalam pengalaman belajar konkret. Apa yang dipelajari, bagaimana
proses belajar berlangsung, dan nilai apa yang ditekankan akan membentuk orientasi
batin peserta didik. Strategi pembelajaran yang menekankan dialog, refleksi, dan praktik
iman menunjukkan bahwa kebenaran Kristen dipahami bukan sekadar sebagai proposisi
yang harus dihafal, tetapi sebagai kebenaran yang harus dihidupi. Sebaliknya, strategi
yang bersifat satu arah dan instruktif cenderung membentuk pemahaman iman yang
kognitif dan dangkal.

Dalam konteks formasi karakter anak, dimensi worldview ini menjadi sangat
krusial. Anak-anak tidak hanya belajar melalui apa yang diajarkan secara eksplisit, tetapi
melalui struktur pengalaman belajar yang mereka alami secara berulang. Strategi
pembelajaran yang memberi ruang bagi relasi, keteladanan, dan pembiasaan nilai secara
konsisten akan membentuk cara anak memandang kebaikan, tanggung jawab, dan makna
hidup. Dengan demikian, strategi pembelajaran PAK berperan sebagai sarana
pembentukan orientasi moral dan spiritual yang berkelanjutan.

3 Pew Research Center, Children and Religion in the United States (Washington, DC, 2020).
JURNAL MURID KRISTUS | 3



Leoomnuy,
S e
5

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

Lebih jauh, memahami strategi pembelajaran sebagai praxis worldview menolong
PAK menghindari dua ekstrem yang sama-sama problematis. Di satu sisi, pendidikan
iman dapat terjebak dalam pendekatan teknokratis yang meniru logika pendidikan
umum, menekankan efisiensi dan keterukuran hasil tanpa refleksi teologis yang
memadai. Di sisi lain, PAK dapat jatuh ke dalam spiritualisasi yang mengabaikan tanggung
jawab pedagogis dan konteks perkembangan anak. Pendekatan worldview menolong PAK
menjaga keseimbangan antara kesetiaan teologis dan kepekaan pedagogis.

Dengan demikian, strategi pembelajaran PAK perlu dirancang secara sadar
sebagai praksis normatif yang membentuk karakter anak sesuai dengan visi iman Kristen.
Strategi pembelajaran tidak hanya menjawab pertanyaan “bagaimana mengajar,” tetapi
juga “untuk apa dan ke arah mana anak dibentuk.” Dalam kerangka ini, strategi
pembelajaran menjadi instrumen kunci dalam formasi karakter anak yang berakar pada
iman, relevan secara kontekstual, dan transformatif dalam kehidupan nyata.

A. Strategi Pembelajaran sebagai Keputusan Normatif dalam Pendidikan Iman

Strategi pembelajaran dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) merupakan
keputusan normatif yang secara langsung menentukan arah dan kualitas formasi
karakter anak. Keputusan ini tidak pernah bersifat netral, karena selalu berangkat dari
asumsi tertentu tentang tujuan pendidikan dan gambaran manusia yang hendak
dibentuk. Berbeda dengan paradigma pendidikan sekuler yang cenderung menekankan
efisiensi, utilitas, dan keterukuran hasil belajar, pendidikan iman Kristen diarahkan pada
pembentukan manusia yang hidup setia di hadapan Allah dan bertanggung jawab secara
etis dalam relasi dengan sesama dan dunia.* Dengan demikian, strategi pembelajaran PAK
harus dipahami sebagai tindakan pedagogis yang mengandung pertimbangan moral dan
teologis, bukan sekadar pertimbangan teknis-metodologis.

Dalam paradigma pendidikan modern, keberhasilan strategi pembelajaran sering
diukur melalui indikator-indikator kuantitatif seperti capaian kompetensi, kecepatan
penguasaan materi, atau efektivitas metode. Pendekatan ini, meskipun berguna dalam
konteks tertentu, berisiko mereduksi pendidikan menjadi proses instrumental yang
mengabaikan dimensi pembentukan karakter. Dalam konteks PAK, reduksi semacam ini
berbahaya karena pendidikan iman tidak bertujuan utama menghasilkan peserta didik
yang “efektif” secara fungsional, melainkan pribadi yang memiliki integritas iman,
kepekaan etis, dan orientasi hidup yang benar di hadapan Allah.

Oleh karena itu, pemilihan strategi pembelajaran PAK harus diuji melalui
pertanyaan normatif yang lebih mendasar: nilai apa yang dibentuk melalui strategi ini,
karakter seperti apa yang dihasilkan, dan orientasi hidup apa yang diarahkan kepada
anak. Strategi pembelajaran yang tampak efektif secara instruksional belum tentu sejalan
dengan tujuan formasi iman. Misalnya, strategi yang menekankan kepatuhan mekanis
dan hafalan dapat menghasilkan penguasaan materi yang baik, tetapi gagal membentuk

4 Nicholas Wolterstorff, Educating for Life (Grand Rapids: Baker Academic, 2004).
JURNAL MURID KRISTUS | 4



Leoomnuy,
S e
5

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

kesadaran moral dan tanggung jawab pribadi. Sebaliknya, strategi yang memberi ruang
bagi refleksi, dialog, dan pengambilan keputusan moral mungkin tampak kurang efisien,
tetapi justru lebih sejalan dengan tujuan pembentukan karakter Kristiani.

Dalam kerangka ini, strategi pembelajaran PAK perlu dipahami sebagai locus
keputusan normatif, yakni titik di mana visi teologis pendidikan iman diterjemahkan ke
dalam praktik pedagogis konkret. Setiap pilihan strategi—apakah bersifat dialogis atau
satu arah, reflektif atau informatif, relasional atau impersonal—akan membentuk
pengalaman belajar yang berbeda dan menghasilkan dampak formatif yang berbeda pula
bagi anak. Dengan kata lain, strategi pembelajaran tidak hanya memengaruhi apa yang
dipelajari anak, tetapi juga bagaimana anak belajar memahami diri, sesama, dan Allah.

Novelty artikel ini terletak pada penegasan bahwa strategi pembelajaran PAK
bukan sekadar sarana pendukung kurikulum, melainkan penentu kualitas
pengembangan karakter anak. Dengan memosisikan strategi pembelajaran sebagai
keputusan normatif, artikel ini menawarkan kerangka evaluasi yang lebih dalam terhadap
praktik PAK. Keberhasilan pembelajaran tidak lagi diukur semata-mata dari ketercapaian
materi ajar, tetapi dari sejauh mana strategi pembelajaran tersebut berkontribusi pada
pembentukan karakter anak yang beriman, reflektif, dan bertanggung jawab. Pendekatan
ini menempatkan strategi pembelajaran sebagai jantung pendidikan iman Kristen, yang
secara langsung menentukan daya transformatif PAK dalam kehidupan anak.

B. Strategi Pembelajaran dan Pembentukan Orientasi Moral Anak

Pembentukan karakter anak tidak berhenti pada kepatuhan perilaku yang tampak
secara eksternal, melainkan menyentuh orientasi moral yang mendasari setiap tindakan.
Kepatuhan perilaku dapat dihasilkan melalui kontrol, aturan, atau pembiasaan mekanis,
namun karakter sejati terbentuk ketika anak mampu memahami alasan moral di balik
tindakannya dan secara sadar memilih yang baik. Pendidikan karakter kontemporer
menegaskan bahwa anak-anak membangun penilaian moral bukan terutama melalui
instruksi normatif, melainkan melalui refleksi nilai dan pengalaman belajar yang
bermakna.> Dengan demikian, pembentukan karakter menuntut proses internalisasi nilai
yang melibatkan kesadaran, afeksi, dan tanggung jawab personal.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen (PAK), implikasi dari pemahaman ini
sangat signifikan. Pendidikan iman tidak dapat direduksi menjadi pengajaran tentang apa
yang boleh dan tidak boleh dilakukan, melainkan harus menolong anak memahami
mengapa suatu tindakan bernilai secara moral dan bagaimana nilai tersebut berakar pada
iman kepada Allah. Strategi pembelajaran PAK, oleh karena itu, perlu dirancang untuk
memberi ruang bagi proses reflektif yang memungkinkan anak menghubungkan ajaran
iman dengan pengalaman hidup mereka sendiri. Tanpa ruang refleksi semacam ini,
pendidikan iman berisiko menghasilkan kepatuhan eksternal yang rapuh dan mudah
runtuh ketika anak berhadapan dengan tekanan sosial atau situasi moral yang kompleks.

5 OECD, Future of Education and Skills 2030 (Paris: OECD Publishing, 2019).
JURNAL MURID KRISTUS | 5



Strategi pembela]aran PAK yang memberi ruang bagi dialog etis menjadi sarana
penting dalam membentuk orientasi moral anak. Melalui dialog, anak dilatih untuk
mengungkapkan pemahaman, mempertimbangkan sudut pandang lain, dan belajar
menilai tindakan secara bertanggung jawab. Dialog etis tidak dimaksudkan untuk
menegosiasikan kebenaran iman, melainkan untuk menolong anak memahami implikasi
konkret dari nilai iman dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini menggeser
pendidikan iman dari pola indoktrinatif menuju pembelajaran yang bersifat reflektif dan
partisipatif.

Selain dialog, refleksi iman juga memegang peranan sentral dalam pembentukan
orientasi moral. Refleksi memungkinkan anak menafsirkan pengalaman hidup mereka
dalam terang iman Kristen. Dalam proses ini, anak belajar bahwa iman tidak terpisah dari
realitas hidup, melainkan menjadi kerangka makna yang menuntun pengambilan
keputusan moral. Strategi pembelajaran yang mendorong refleksi—melalui cerita, studi
kasus, atau pengalaman nyata—menolong anak mengembangkan kepekaan moral yang
lebih mendalam dan berkelanjutan.

Dalam perspektif iman Kristen, orientasi moral tidak berdiri otonom, tetapi
berakar pada relasi dengan Allah dan panggilan untuk mengasihi sesama. Moralitas
Kristen tidak semata-mata didasarkan pada aturan, melainkan pada relasi perjanjian
dengan Allah yang membentuk cara hidup umat-Nya. Oleh karena itu, strategi
pembelajaran PAK harus menolong anak memahami bahwa tindakan etis merupakan
respons iman terhadap kasih Allah, bukan sekadar tuntutan eksternal. Pendekatan ini
membentuk motivasi moral yang lebih dalam dan autentik.

Dengan memberi ruang bagi dialog etis, refleksi iman, dan pengambilan keputusan
moral dalam konteks kehidupan nyata anak, strategi pembelajaran PAK berkontribusi
pada pembentukan karakter yang bertanggung jawab. Anak tidak hanya belajar untuk
“berbuat baik” karena aturan, tetapi karena memahami makna kebaikan dalam terang
iman. Inilah karakter yang tidak bergantung pada pengawasan eksternal, melainkan
tumbuh dari orientasi moral internal yang kokoh. Pendekatan ini menegaskan bahwa
pendidikan iman yang sejati membentuk pribadi yang mampu bertindak secara etis dan
bertanggung jawab di tengah kompleksitas kehidupan, bukan sekadar patuh secara
formal.

C. Strategi Pembelajaran Berbasis Praktik sebagai Sarana Pembentukan Habitus
Karakter

Karakter tidak dibentuk terutama melalui instruksi verbal atau pengetahuan
normatif semata, melainkan melalui pembiasaan praktik hidup yang dihidupi secara
berulang dan reflektif. Dalam konteks pendidikan, penekanan yang berlebihan pada
penjelasan konsep moral atau ajaran iman berisiko menghasilkan pemahaman kognitif
yang tidak terinternalisasi dalam sikap dan tindakan. James K. A. Smith menegaskan
bahwa manusia pada dasarnya dibentuk oleh praktik-praktik yang mengarahkan
orientasi kasih dan komitmen hidup, bukan terutama oleh ide atau argumen rasional.

JURNAL MURID KRISTUS | 6



Leoomnuy,
S e
5

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

6Dengan demikian, pendidikan iman Kristen perlu memusatkan perhatian pada
bagaimana praktik-praktik pembelajaran membentuk cara anak mencintai,
menginginkan, dan menilai realitas.

Implikasi pemikiran ini bagi strategi pembelajaran Pendidikan Agama Kristen
(PAK) sangat signifikan. Strategi pembelajaran tidak cukup berfungsi sebagai sarana
penyampaian ajaran iman, tetapi harus dirancang sebagai ruang pembiasaan praktik
iman yang konsisten. Praktik-praktik seperti refleksi iman, doa bersama, pembacaan
Alkitab secara dialogis, dan tindakan pelayanan sederhana bukanlah aktivitas tambahan,
melainkan inti dari proses pembelajaran yang membentuk karakter. Melalui praktik-
praktik tersebut, anak belajar menghidupi iman sebagai pola hidup, bukan sekadar
sebagai pengetahuan religius.

Dalam konteks anak, pembelajaran berbasis praktik memiliki daya formatif yang
kuat karena anak belajar terutama melalui pengalaman dan pengulangan. Pembiasaan
praktik iman membantu membentuk habitus, yakni disposisi batin yang mengarahkan
respons moral dan spiritual secara spontan. Ketika praktik iman dilakukan secara
konsisten dalam lingkungan belajar yang aman dan relasional, nilai-nilai Kristiani
perlahan terinternalisasi dan membentuk karakter yang berkelanjutan. Karakter tidak
lagi bergantung pada pengawasan eksternal, tetapi tumbuh dari orientasi batin yang
terbentuk melalui praktik.

Strategi pembelajaran berbasis praktik juga menolong menjembatani kesenjangan
antara iman yang diajarkan dan kehidupan nyata anak. Anak tidak hanya belajar tentang
kasih, keadilan, atau pengampunan sebagai konsep abstrak, tetapi mengalami dan
mempraktikkannya dalam relasi konkret. Dengan demikian, pembelajaran iman menjadi
kontekstual dan bermakna, karena terhubung langsung dengan pengalaman hidup
sehari-hari.

Di sinilah letak kontribusi ilmiah penting artikel ini. Dengan menempatkan
strategi pembelajaran sebagai mekanisme pembentukan habitus karakter anak, artikel ini
melampaui pendekatan pedagogis yang bersifat instruksional atau informatif. Strategi
pembelajaran PAK dipahami sebagai praksis formatif yang secara sadar membentuk
orientasi kasih, komitmen iman, dan karakter Kristiani anak. Pendekatan ini menegaskan
bahwa keberhasilan pendidikan iman tidak diukur terutama dari penguasaan materi ajar,
tetapi dari terbentuknya pola hidup yang mencerminkan nilai iman Kristen secara
konsisten dan bertanggung jawab.

D. Peran Guru sebagai Mediator Formasi Karakter

Strategi pembelajaran Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak bekerja secara
impersonal atau mekanistis. Keberhasilan strategi pembelajaran sangat ditentukan oleh
kehadiran pendidik sebagai subjek formasi yang menghidupkan strategi tersebut dalam
relasi nyata dengan peserta didik. Guru PAK memainkan peran sentral sebagai mediator

6 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom, 2nd ed. (Grand Rapids: Baker Academic, 2016).
JURNAL MURID KRISTUS | 7



formasi yang men]embatam visi teologis pendidikan iman dengan pengalaman belajar
konkret anak. Dengan demikian, strategi pembelajaran tidak dapat dipahami terlepas
dari pribadi pendidik yang mengimplementasikannya.

Parks menegaskan bahwa pembentukan iman dan karakter anak tidak dapat
dicapai melalui program atau metode semata, melainkan membutuhkan pendampingan
relasional yang konsisten dan reflektif.” Relasi pendidik-peserta didik menjadi ruang
utama di mana nilai iman dihidupi dan diteladankan. Dalam konteks ini, strategi
pembelajaran berfungsi sebagai kerangka yang memungkinkan terjadinya relasi formatif,
tetapi relasi itulah yang memberi daya hidup pada strategi tersebut. Tanpa relasi yang
autentik, strategi pembelajaran berisiko menjadi prosedur pedagogis yang kehilangan
dimensi transformatifnya.

Guru PAK, dalam kerangka ini, berfungsi sebagai living curriculum. Artinya, apa
yang diajarkan tidak hanya disampaikan melalui materi ajar atau metode pembelajaran,
tetapi melalui sikap, bahasa, dan praksis hidup guru dalam keseharian. Anak-anak belajar
nilai iman bukan hanya dari apa yang dikatakan guru, tetapi dari bagaimana guru
bersikap, merespons konflik, dan membangun relasi. Keteladanan hidup guru menjadi
medium utama pembentukan karakter anak yang sering kali lebih kuat daripada instruksi
verbal.

Implikasi dari pemahaman ini adalah bahwa strategi pembelajaran PAK tidak
dapat dipisahkan dari spiritualitas dan integritas pendidik. Strategi pembelajaran yang
dirancang dengan baik secara pedagogis dapat kehilangan daya formatifnya apabila tidak
dihidupi oleh guru dengan konsisten. Sebaliknya, strategi pembelajaran yang sederhana
dapat memiliki dampak karakter yang kuat ketika diimplementasikan oleh pendidik yang
memiliki kedalaman spiritual dan kepekaan etis.

Dalam konteks pendidikan karakter anak, peran guru sebagai mediator formasi
juga menuntut kepekaan pedagogis terhadap tahap perkembangan anak. Guru PAK perlu
memahami bahwa formasi karakter bersifat gradual dan relasional, sehingga strategi
pembelajaran harus disesuaikan dengan kebutuhan, pengalaman, dan konteks hidup
anak. Pendampingan yang bersifat personal dan empatik memungkinkan anak
mengalami pendidikan iman sebagai ruang yang aman untuk bertumbuh, bertanya, dan
belajar bertanggung jawab.

Dengan demikian, strategi pembelajaran PAK harus dipahami sebagai praksis
relasional yang dihidupi melalui kehadiran guru sebagai teladan iman. Guru tidak hanya
mengajarkan nilai, tetapi menghadirkan nilai tersebut dalam relasi dan kehidupan nyata.
Pendekatan ini menegaskan bahwa kualitas pendidikan iman dan pengembangan
karakter anak sangat bergantung pada integrasi antara strategi pembelajaran,
spiritualitas pendidik, dan relasi yang dibangun dalam komunitas belajar.

" Sharon Daloz Parks, Big Questions, Worthy Dreams (San Francisco: Jossey-Bass, 2011).

JURNAL MURID KRISTUS | 8



ooy,
ST R
ey .

LY
(’*’ 'Jurnal Murid Kristus
-

E. Strategi Pembelajaran sebagai Respons Kritis terhadap Konteks Sosial-Digital

Perkembangan teknologi digital memperumit proses formasi karakter anak.
Twenge mencatat peningkatan kecemasan, isolasi sosial, dan fragmentasi perhatian pada
generasi digital sejak usia dini.® Dalam konteks ini, strategi pembelajaran PAK perlu
bersifat korektif dan formatif.

Strategi yang menekankan ritme pembelajaran, keheningan, dialog mendalam,
dan refleksi nilai berfungsi sebagai praksis kontra-kultural yang membentuk karakter
anak secara berkelanjutan. Dengan demikian, strategi pembelajaran PAK menjadi respons
kritis terhadap krisis nilai pendidikan kontemporer.

Implikasi bagi Pendidikan Agama Kristen

Kajian ini menegaskan bahwa strategi pembelajaran PAK harus ditempatkan
sebagai inti pengembangan karakter anak. Lembaga pendidikan Kristen perlu merancang
kurikulum, pembinaan guru, dan lingkungan belajar yang mendukung formasi iman
secara holistik. Pendidikan iman yang berorientasi karakter akan membentuk anak-anak
yang tidak hanya memahami iman Kristen, tetapi mampu menghidupinya dalam sikap
dan tindakan nyata.

Kesimpulan

Strategi pembelajaran Pendidikan Agama Kristen memiliki peran sentral dalam
pengembangan karakter anak di tengah kompleksitas pendidikan kontemporer. Dengan
menempatkan strategi pembelajaran sebagai praxis worldview Kristen yang integratif,
PAK dapat menjalankan fungsi formasi iman dan karakter secara setia dan relevan.
Pendidikan iman yang demikian tidak hanya mentransmisikan pengetahuan, tetapi
membentuk generasi anak Kristen yang berkarakter, beriman, dan bertanggung jawab.

Daftar Pustaka

Alkitab. Terjemahan Baru. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 1974.

Barna Group. Faith in a Digital Age. Ventura, CA: Barna, 2020.

Dykstra, Craig. Growing in the Life of Faith. Louisville: Westminster John Knox, 2014.
Hauerwas, Stanley. The Character of Virtue. Louisville: Westminster John Knox, 2018.
OECD. Future of Education and Skills 2030. Paris: OECD Publishing, 2019.

Osmer, Richard R. Practical Theology. Grand Rapids: Eerdmans, 2008.

Parks, Sharon Daloz. Big Questions, Worthy Dreams. San Francisco: Jossey-Bass, 2011.

Pew Research Center. Children and Religion in the United States. Washington, DC, 2020.

8 Jean M. Twenge, iGen (New York: Atria Books, 2017).
JURNAL MURID KRISTUS | 9



Smith, David I., and ]ames K. A. Smith. Teaching and Christian Practices. Grand Rapids:
Eerdmans, 2011.

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom. 2nd ed. Grand Rapids: Baker Academic, 2016.
Twenge, Jean M. iGen. New York: Atria Books, 2017.

UNESCO. Education for Sustainable Development: A Roadmap. Paris: UNESCO, 2019.
Vanhoozer, Kevin J. Faith Speaking Understanding. Louisville: WJK, 2014.

Wilkins, Michael ]. Following the Master. Grand Rapids: Zondervan, 1992.

Wolterstorff, Nicholas. Educating for Life. Grand Rapids: Baker Academic, 2004.

JURNAL MURID KRISTUS | 10



