ou0m Ry

S

(¥ Jurnal Murid Kristus

Yesus sebagai Guru Agung dan Profesi Guru Pendidikan Agama
Kristen sebagai Ruang Formasi Hamba Tuhan di Era Kontemporer

Nicodemus Rampen
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus
Email:

Neska Yanti Nesa
Sekolah Tinggi Teologi Rumah Murid Kristus

ABSTRACT

The profession of Christian Religious Education teachers operates at the intersection
of contemporary educational professionalism and the theological calling of Christian
ministry. Amid rapid social transformation, digitalized learning environments, and an
ongoing crisis of values affecting younger generations, the role of Christian Religious
Education teachers can no longer be understood merely as the transmission of religious
knowledge. Rather, it must be interpreted as a formative vocation concerned with the
shaping of faith, character, and vocational identity. This article examines the profession of
Christian Religious Education teachers as a formative space for the development of servants
of God, with Jesus Christ positioned as the Great Teacher and the normative pedagogical
paradigm. Employing a qualitative-descriptive method, this study draws upon theological,
pedagogical, ethical, and biblical literature, complemented by quantitative data from
international research institutions. The findings indicate that teaching within Christian
Religious Education is inherently theological, as it is oriented toward the formation of
Christian faith, moral character, and ministerial competence. The article argues that
without a robust theological foundation and sustained spiritual formation, the profession of
Christian Religious Education teachers risks being reduced to a technical pedagogical
practice, thereby losing its transformative capacity and its vital contribution to the
formation of mature and responsible servants of God.

Keywords: Christian Religious Education Teacher, Jesus as the Great Teacher, Formation of
Servants of God, Christian Education, Ministry Ethics.

ABSTRAK

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen (PAK) berada pada persimpangan antara
tuntutan profesionalisme pendidikan modern dan panggilan pelayanan iman Kristen. Di
tengah perubahan sosial, digitalisasi pendidikan, dan krisis nilai yang melanda generasi
muda, peran guru PAK tidak lagi dapat dipahami semata-mata sebagai penyampai
pengetahuan religius, melainkan sebagai agen formasi iman dan karakter. Artikel ini
bertujuan mengkaji profesi guru Pendidikan Agama Kristen sebagai ruang formasi hamba
Tuhan dengan menempatkan Yesus Kristus sebagai Guru Agung dan paradigma
pedagogis normatif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif melalui
studi pustaka teologis, pedagogis, etika Kristen, dan pendalaman biblika, serta didukung

JURNAL MURID KRISTUS | 1



oleh data kuantitatif dari laporan riset internasional. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pengajaran dalam PAK memiliki dimensi teologis yang inheren, karena berorientasi pada
pembentukan iman, karakter Kristiani, dan kompetensi pelayanan. Artikel ini
menegaskan bahwa tanpa fondasi teologis dan formasi spiritual yang memadai, profesi
guru PAK berisiko tereduksi menjadi praktik pedagogis teknis yang kehilangan daya
transformasi dan kontribusinya bagi pembentukan hamba Tuhan yang dewasa dan
bertanggung jawab.

Kata Kunci: Profesi Guru PAK, Yesus Guru Agung, Formasi Hamba Tuhan, Pendidikan
Kristen, Etika Pelayanan.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Kristen (PAK) tidak pernah hadir dalam ruang yang netral
secara nilai. Sejak awal, pendidikan iman Kristen dipahami sebagai sarana pembentukan
kehidupan yang setia kepada Allah dan bertanggung jawab di tengah komunitas umat.
Oleh karena itu, profesi guru PAK tidak dapat dipahami semata-mata sebagai profesi
pedagogis, tetapi sebagai bagian dari panggilan pelayanan gereja dalam membentuk
hamba-hamba Tuhan yang dewasa secara iman, etika, dan praksis hidup.

UNESCO menegaskan bahwa arah pendidikan global dalam dekade terakhir
semakin didominasi oleh orientasi instrumental, di mana pendidikan diposisikan sebagai
sarana peningkatan daya saing ekonomi dan adaptasi terhadap perubahan teknologi.
1Penekanan yang berlebihan pada keterampilan teknis dan kesiapan kerja berisiko
mengaburkan tujuan pendidikan yang lebih mendasar, yaitu pembentukan manusia
seutuhnya yang mampu berpikir Kritis, bertanggung jawab secara etis, dan hidup
bermakna dalam komunitas. UNESCO secara eksplisit memperingatkan bahwa
pendidikan yang kehilangan dimensi humanistik dan etis akan gagal menyiapkan
generasi yang mampu menghadapi tantangan sosial dan moral yang kompleks..

Data empiris memperkuat keprihatinan ini. Barna Group melaporkan bahwa
mayoritas generasi muda Kristen mengalami kesulitan mengintegrasikan iman dengan
keputusan etis sehari-hari, meskipun mereka pernah menerima pendidikan agama
formal.2 Fenomena serupa ditunjukkan oleh Pew Research Center yang mencatat
meningkatnya jarak antara identitas religius dan praktik iman di kalangan generasi
muda.3 Hal ini menunjukkan bahwa persoalan utama pendidikan iman bukan terletak
pada kurangnya informasi teologis, melainkan pada lemahnya formasi iman dan karakter.

Dalam konteks inilah artikel ini menempatkan profesi guru PAK sebagai locus
strategis formasi hamba Tuhan. Dengan menempatkan Yesus sebagai Guru Agung, artikel
ini berargumen bahwa mengajar dalam PAK merupakan tindakan teologis yang

1 UNESCO, Education for Sustainable Development: A Roadmap (Paris: UNESCO, 2019).
2 Barna Group, Faith for Exiles (Grand Rapids: Baker, 2019).
3 Pew Research Center, Religion in a Digital Age (Washington, DC, 2019).

JURNAL MURID KRISTUS | 2



berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya—iman, karakter, dan kompetensi
pelayanan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi
pustaka kritis. Sumber utama meliputi literatur teologi pendidikan, pedagogi Kristen,
etika kebajikan, spiritual formation, serta teks-teks Alkitab Perjanjian Lama dan
Perjanjian Baru. Selain itu, artikel ini menggunakan data kuantitatif dari laporan lembaga
riset internasional untuk memperkuat konteks analisis.

Analisis dilakukan secara hermeneutis dan sintesis teologis dengan
mempertemukan perspektif biblika, teologi pendidikan, dan realitas praksis Pendidikan
Agama Kristen di era kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Profesi Guru PAK sebagai Ruang Formasi Hamba Tuhan

Profesi guru dalam Pendidikan Agama Kristen harus dipahami sebagai ruang
formasi, bukan sekadar fungsi instruksional yang berorientasi pada penyampaian materi
ajar. Pemahaman ini berangkat dari kesadaran bahwa pendidikan iman Kristen sejak awal
tidak pernah dimaksudkan hanya untuk mentransfer pengetahuan religius, melainkan
untuk membentuk kehidupan yang setia kepada Allah dan berakar dalam praktik iman
yang nyata. Craig Dykstra menegaskan bahwa pendidikan Kristen berfokus pada
formation in the practices of faith, yaitu proses pembentukan yang berlangsung melalui
praktik-praktik iman yang dihidupi secara berulang, reflektif, dan berkelanjutan.* Dalam
perspektif ini, pendidikan iman tidak terutama bekerja pada level kognitif, melainkan
pada pembentukan disposisi batin, orientasi hidup, dan pola tindakan yang
mencerminkan kehidupan Kristen.

Dengan demikian, peran guru Pendidikan Agama Kristen tidak dapat direduksi
menjadi penyampai kurikulum atau fasilitator pembelajaran religius. Guru PAK dipanggil
untuk menjadi pembimbing kehidupan iman, yang menolong peserta didik memasuki
dan menghidupi pola hidup Kristen dalam relasi dengan Allah, sesama, dan dunia.
Pengajaran iman yang sejati tidak berhenti pada penguasaan konsep teologis, tetapi
mengarahkan peserta didik untuk mengintegrasikan iman ke dalam kebiasaan hidup
sehari-hari, cara mengambil keputusan, serta sikap etis dalam menghadapi kompleksitas
realitas kontemporer.

Formasi hamba Tuhan dalam konteks Pendidikan Agama Kristen mencakup
beberapa dimensi yang saling terkait, yakni teologis, etis, spiritual, dan praksis pelayanan.
Dimensi teologis memastikan bahwa iman yang diajarkan dan dihidupi bersumber dari
refleksi yang bertanggung jawab terhadap wahyu Allah. Teologi menyediakan kerangka
normatif yang menolong pendidik dan peserta didik memahami siapa Allah, siapa

4 Craig Dykstra, Growing in the Life of Faith (Louisville: WJK, 1999).
JURNAL MURID KRISTUS | 3



manusia, dan apa tujuan hidup di hadapan-Nya. Namun, teologi yang berhenti pada
tataran konseptual dan tidak terintegrasi dengan kehidupan berisiko menjadi abstraksi
yang steril, kehilangan daya transformatifnya. Oleh karena itu, profesi guru PAK menuntut
integrasi yang utuh antara pengetahuan iman dan kehidupan yang dihidupi secara
konkret.

Dimensi spiritual berkaitan dengan pembentukan relasi pribadi dengan Allah
yang diwujudkan melalui disiplin rohani, kepekaan nurani, dan ketergantungan pada
anugerah Allah. Guru PAK tidak hanya mengajarkan tentang doa, firman, dan kehidupan
rohani, tetapi juga mempraktikkannya sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari.
Kehidupan spiritual pendidik menjadi fondasi otoritas moral dan teologis dari
pengajarannya. Tanpa integritas spiritual, pengajaran iman mudah kehilangan
kredibilitas dan daya formasi.

Dari sisi etika, pendidikan iman berkaitan erat dengan pembentukan kebajikan
(virtue formation). Stanley Hauerwas menekankan bahwa karakter Kristen tidak
dibentuk terutama melalui pengajaran moral normatif atau aturan-aturan etis abstrak,
melainkan melalui komunitas dan praktik hidup yang secara konsisten membentuk
kebiasaan dan disposisi moral.> Dalam kerangka ini, Pendidikan Agama Kristen
berlangsung di dalam dan melalui komunitas iman, di mana nilai-nilai Injil dihidupi,
dipraktikkan, dan diwariskan. Guru PAK, oleh karena itu, berperan sebagai pembentuk
habitus iman—yakni pola pikir, sikap, dan tindakan yang mencerminkan kehidupan
Kristen—melalui keteladanan hidup, relasi pedagogis yang autentik, dan konsistensi
antara ajaran dan praksis.

Dengan memahami profesi guru Pendidikan Agama Kristen sebagai ruang formasi,
pendidikan iman ditempatkan kembali pada tujuan hakikinya, yaitu membentuk hamba-
hamba Tuhan yang dewasa secara iman, matang secara etis, dan bertanggung jawab
dalam praksis pelayanan. Perspektif ini menegaskan bahwa kualitas pendidikan PAK
tidak hanya diukur dari keberhasilan akademik atau pencapaian kognitif, tetapi dari
sejauh mana pendidikan tersebut menghasilkan kehidupan yang mencerminkan nilai-
nilai Injil dalam konteks nyata.

Yesus sebagai Guru Agung dan Paradigma Pedagogi Kerajaan Allah

Pendekatan pedagogis Yesus sebagai Guru Agung memiliki resonansi yang kuat
dengan perkembangan teori pendidikan modern, khususnya dalam kerangka experiential
learning, mentoring, dan formation-based education.® Teori pembelajaran berbasis
pengalaman menegaskan bahwa proses belajar yang paling bermakna tidak terjadi
terutama melalui penerimaan informasi secara pasif, melainkan melalui keterlibatan
aktif peserta didik dalam pengalaman nyata yang kemudian direfleksikan secara kritis.
Pola ini tampak jelas dalam cara Yesus membentuk murid-murid-Nya. Ia tidak hanya
menyampaikan ajaran tentang Kerajaan Allah, tetapi mengajak murid untuk terlibat

5 Stanley Hauerwas, A Community of Character (Notre Dame, 1981).
8 Michael J. Wilkins, Following the Master (Grand Rapids: Zondervan, 1992).

JURNAL MURID KRISTUS | 4



. Jurnal Murid Kristus

langsung dalam pelayanan, menghadapi konflik, mengalami kegagalan, dan kemudian
merefleksikan pengalaman tersebut dalam terang kehendak Allah.

Yesus, dengan demikian, dapat dipahami sebagai mentor spiritual yang
mendampingi murid secara personal dan kontekstual. Relasi pedagogis yang dibangun
Yesus bersifat intens, berjangka panjang, dan berorientasi pada pembentukan identitas.
Murid-murid tidak hanya belajar apa yang harus mereka ketahui, tetapi siapa mereka
dipanggil untuk menjadi. Dalam perspektif pendidikan modern, pendekatan ini sejalan
dengan model mentoring dan apprenticeship learning, di mana pembelajaran berlangsung
melalui relasi, observasi, praktik, dan pembiasaan hidup. Hal ini menegaskan bahwa
pendidikan iman Kristen pada hakikatnya bersifat formatif, bukan semata-mata
instruksional.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, implikasi pedagogi Yesus ini menuntut
guru PAK untuk mengembangkan kompetensi pedagogis yang berorientasi pada formasi.
Kompetensi pedagogis guru PAK tidak cukup dipahami sebagai penguasaan metode
mengajar atau strategi evaluasi pembelajaran, tetapi mencakup kemampuan merancang
proses belajar yang memungkinkan peserta didik mengalami, merefleksikan, dan
menginternalisasi nilai-nilai iman Kristen. Guru PAK dipanggil untuk menciptakan ruang
belajar yang aman bagi dialog iman, pergumulan eksistensial, dan pertumbuhan rohani,
sehingga pembelajaran PAK tidak berhenti pada pemahaman kognitif, tetapi
menghasilkan transformasi sikap dan orientasi hidup.

Pendekatan ini sekaligus menuntut kompetensi teologis yang reflektif dan
kontekstual. Guru PAK tidak hanya dituntut menguasai isi iman Kristen secara doktrinal,
tetapi mampu menafsirkan dan mengkomunikasikan kebenaran iman dalam dialog
dengan pengalaman hidup peserta didik. Dalam terang pemahaman Yohanes tentang
aletheia sebagai kebenaran yang memerdekakan, kompetensi teologis guru PAK
mencakup kemampuan menghubungkan ajaran iman dengan realitas konkret kehidupan,
sehingga teologi tidak berhenti sebagai wacana abstrak, tetapi menjadi sumber makna,
orientasi, dan pembebasan eksistensial.

Dimensi spiritual menjadi fondasi yang menopang seluruh kompetensi tersebut.
Seperti Yesus yang mengajar dari kedalaman relasi-Nya dengan Bapa, guru PAK dipanggil
untuk menghidupi iman yang diajarkannya. Kehidupan spiritual pendidik—yang
terwujud dalam disiplin rohani, kepekaan nurani, dan integritas pribadi—menjadi sarana
formasi yang paling autentik. Dalam pendidikan iman, keteladanan hidup sering kali
memiliki dampak formatif yang lebih besar daripada keunggulan metodologis semata.
Ketika terdapat kesenjangan antara ajaran dan kehidupan pendidik, pendidikan iman
kehilangan kredibilitas dan daya transformatifnya.

Akhirnya, kompetensi praksis pelayanan merupakan buah dari integrasi
kompetensi teologis, pedagogis, dan spiritual. Guru PAK berperan dalam membentuk
peserta didik agar mampu menghidupi iman secara bertanggung jawab dalam konteks
gerejawi dan sosial. Pendidikan iman diarahkan bukan hanya pada pembentukan

JURNAL MURID KRISTUS | 5



individu yang saleh secara personal, tetapi juga pelayan Kristen yang peka terhadap
kebutuhan sesama, keadilan sosial, dan panggilan misi Allah di tengah dunia. Dengan
meneladani pedagogi Yesus sebagai Guru Agung, profesi guru Pendidikan Agama Kristen
menjadi ruang strategis pembentukan murid Kristus yang dewasa, berkarakter, dan siap
menjalankan panggilan pelayanan dalam realitas kontemporer yang kompleks.

Mengajar sebagai Praktik Teologis dan Etis

Mengajar dalam Pendidikan Agama Kristen (PAK) merupakan praktik teologis
karena secara inheren mengandung klaim tentang Allah, manusia, dan tujuan hidup.
Setiap tindakan pedagogis—baik pemilihan materi, pendekatan pengajaran, maupun
tujuan pembelajaran—secara implisit mencerminkan asumsi teologis tertentu mengenai
siapa Allah itu, bagaimana relasi-Nya dengan manusia, dan kehidupan seperti apa yang
dianggap bernilai di hadapan-Nya. John M. Frame menegaskan bahwa seluruh aktivitas
manusia, termasuk pendidikan, harus dipahami dalam terang relasi manusia dengan
Allah.” Dengan demikian, pengajaran iman tidak pernah bersifat netral secara teologis,
karena selalu beroperasi dalam kerangka keyakinan tertentu tentang kebenaran, makna,
dan otoritas.

Kesadaran ini memiliki implikasi penting bagi Pendidikan Agama Kristen.
Mengajar dalam PAK bukan sekadar aktivitas profesional yang tunduk pada standar
pedagogis umum, tetapi merupakan partisipasi dalam karya Allah yang membentuk
manusia menurut kehendak-Nya. Guru PAK tidak hanya menyampaikan informasi
religius, melainkan secara sadar atau tidak sadar membentuk cara peserta didik
memahami Allah, diri mereka sendiri, dan dunia. Oleh karena itu, setiap tindakan
pengajaran dalam PAK mengandung dimensi normatif dan etis yang menuntut
pertanggungjawaban iman.

Dimensi teologis pengajaran ini menjadi semakin jelas ketika dikaitkan dengan
tujuan transformasi hidup. Rasul Paulus dalam Roma 12:2 menegaskan bahwa
pembaruan budi merupakan prasyarat bagi perubahan hidup yang sejati. Pembaruan ini
tidak dimaksudkan sebagai peningkatan kapasitas intelektual semata, melainkan
perubahan cara berpikir yang menyentuh orientasi hidup secara keseluruhan. Dalam teks
Yunani, Paulus menggunakan istilah anakainosis tou noos untuk menunjuk pada proses
pembaruan yang bersifat terus-menerus dan transformatif. Pendidikan iman, dalam
terang teks ini, tidak diarahkan pada kepatuhan eksternal terhadap aturan religius, tetapi
pada pembentukan cara berpikir yang mampu mengenali dan merespons kehendak Allah
secara bertanggung jawab.

Istilah dokimazo yang digunakan Paulus menegaskan dimensi evaluatif dan
reflektif dari kehidupan iman. Dokimazé menunjuk pada kemampuan untuk menguji,
menilai, dan membedakan sesuatu berdasarkan standar yang benar. Dalam konteks Roma
12:2, kemampuan ini berkaitan dengan discernment rohani, yakni kepekaan untuk

7 John M. Frame, The Doctrine of the Knowledge of God (Phillipsburg: P&R, 1987).
JURNAL MURID KRISTUS | 6



membedakan kehendak Allah di tengah kompleksitas realitas hidup. Pendidikan iman
yang sejati, oleh karena itu, harus melatih kemampuan discernment ini, bukan sekadar
menanamkan kepatuhan formal terhadap doktrin atau norma moral.

Dalam konteks Pendidikan Agama Kristen, hal ini menuntut pendekatan
pedagogis yang mendorong refleksi kritis dan pertanggungjawaban iman. Peserta didik
perlu dibimbing untuk tidak hanya mengetahui apa yang benar menurut iman Kristen,
tetapi juga mengapa hal itu benar dan bagaimana kebenaran tersebut dihidupi dalam
situasi konkret. Pendidikan iman yang hanya menekankan hafalan ajaran atau kepatuhan
tanpa refleksi berisiko melahirkan iman yang dangkal dan rapuh ketika berhadapan
dengan tantangan etis dan intelektual di dunia nyata.

Lebih jauh, praktik mengajar sebagai tindakan teologis menuntut integrasi antara
isi ajar dan kehidupan pendidik. Guru PAK tidak hanya berperan sebagai pengajar materi,
tetapi sebagai saksi iman yang menghidupi apa yang diajarkan. Dalam kerangka ini,
kehidupan pendidik menjadi bagian dari kurikulum tersembunyi (hidden curriculum)
yang membentuk peserta didik secara mendalam. Ketika terdapat keselarasan antara
ajaran dan praksis hidup guru, pendidikan iman memperoleh kredibilitas dan daya
transformasi. Sebaliknya, ketidakkonsistenan antara ajaran dan kehidupan pendidik
dapat merusak proses formasi iman, sekalipun materi yang diajarkan secara teologis
benar.

Dengan memahami mengajar dalam PAK sebagai praktik teologis, pendidikan
iman ditempatkan kembali pada orientasi transformasionalnya. Pendidikan Agama
Kristen tidak bertujuan menghasilkan individu yang sekadar patuh secara religius, tetapi
manusia yang mampu berpikir, menilai, dan bertindak dalam terang kehendak Allah.
Dalam perspektif ini, pembaruan budi dan kemampuan dokimazo menjadi indikator
penting keberhasilan pendidikan iman. Pendidikan PAK yang setia pada panggilannya
adalah pendidikan yang membentuk discernment rohani, integritas hidup, dan tanggung
jawab etis sebagai wujud iman yang dewasa dan dihidupi secara nyata.

Tantangan Kontemporer dan Krisis Formasi

Konteks masyarakat digital memperumit secara signifikan proses formasi iman
dalam Pendidikan Agama Kristen. Kehadiran teknologi digital dan media sosial telah
menciptakan ekosistem informasi yang melimpah, cepat, dan terfragmentasi. Namun,
kelimpahan informasi tersebut tidak secara otomatis menghasilkan kebijaksanaan.
Sebaliknya, peserta didik semakin sering terpapar pada arus informasi yang saling
bertentangan, dangkal, dan berorientasi pada sensasi, sehingga menyulitkan proses
internalisasi nilai dan refleksi iman yang mendalam. Dalam situasi ini, pendidikan iman
tidak lagi berhadapan terutama dengan keterbatasan akses pengetahuan teologis,
melainkan dengan krisis makna dan orientasi hidup.

Charles Taylor menunjukkan bahwa masyarakat modern ditandai oleh
fragmentasi makna dan relativisme nilai, di mana kebenaran tidak lagi dipahami sebagai
realitas normatif yang mengikat, melainkan sebagai pilihan subjektif yang dapat

JURNAL MURID KRISTUS | 7



dinegosiasikan.2 Dalam konteks sekuler modern, iman Kristen sering ditempatkan
sebagai salah satu opsi di antara berbagai narasi kehidupan yang bersaing. Akibatnya,
peserta didik menghadapi tekanan untuk memisahkan iman dari kehidupan publik dan
etika praktis, sehingga iman direduksi menjadi preferensi personal tanpa daya normatif.
Kondisi ini menantang Pendidikan Agama Kristen untuk tidak hanya menyampaikan
ajaran iman, tetapi juga menolong peserta didik membangun kerangka makna yang
koheren dan berakar pada Injil.

Dalam konteks ini, guru Pendidikan Agama Kristen menghadapi tantangan besar
untuk menghadirkan pendidikan iman yang relevan sekaligus berakar. Relevansi tidak
boleh dipahami sebagai penyesuaian dangkal terhadap budaya digital, melainkan sebagai
kemampuan menafsirkan realitas kontemporer dalam terang iman Kristen. Guru PAK
dituntut memiliki kepekaan hermeneutis untuk membaca tanda-tanda zaman dan
menghubungkannya dengan kebenaran Injil secara bertanggung jawab. Tanpa fondasi
teologis dan spiritual yang kuat, pendidikan iman berisiko larut dalam relativisme atau
sekadar mengikuti tren pedagogis yang kehilangan arah normatif.

Kritik Dallas Willard tentang kegagalan pendidikan Kristen membentuk murid
Kristus—yang ia sebut sebagai the great omission—menjadi sangat relevan dalam
konteks ini.> Willard mengamati bahwa banyak program pendidikan Kristen terlalu
menekankan kurikulum, metode, dan aktivitas religius, tetapi mengabaikan formasi
spiritual yang mendalam. Akibatnya, peserta didik mungkin mengetahui banyak tentang
iman Kristen, namun tidak dibentuk untuk hidup sebagai murid Kristus yang setia dan
bertanggung jawab. Pendidikan iman yang kehilangan dimensi formasi ini gagal
menjawab tantangan utama masyarakat digital, yakni kebutuhan akan kedalaman makna
dan integritas hidup.

Dalam masyarakat digital yang ditandai oleh kecepatan dan fragmentasi, formasi iman
menuntut pendekatan pedagogis yang sengaja memperlambat proses belajar untuk
memberi ruang bagi refleksi, keheningan, dan pendalaman. Guru PAK dipanggil untuk
menolong peserta didik membangun kebiasaan rohani yang melawan budaya instan,
seperti praktik doa, pembacaan firman yang reflektif, dan dialog iman yang jujur.
Pendidikan iman tidak dapat bersaing dengan media digital dalam hal kecepatan dan
hiburan, tetapi menawarkan alternatif berupa kedalaman, kebijaksanaan, dan orientasi
hidup yang bermakna.

Dengan demikian, tantangan masyarakat digital bukan alasan untuk melemahkan
Pendidikan Agama Kristen, melainkan kesempatan untuk mempertegas kembali
panggilan formasi iman. Guru PAK, sebagai pelayan pendidikan, dipanggil untuk
menjembatani dunia digital dan dunia iman dengan kebijaksanaan teologis dan kepekaan
pastoral. Ketika pendidikan iman berfokus kembali pada pembentukan murid Kristus
yang dewasa secara rohani, kritik Willard menjadi undangan untuk memperbarui praksis

8 Charles Taylor, Sources of the Self (Cambridge: Harvard University Press, 1989).
9 Dallas Willard, The Divine Conspiracy (San Francisco: HarperOne, 1998).

JURNAL MURID KRISTUS | 8



Pendidikan Agama Kristen agar tidak kehilangan inti panggilannya di tengah
kompleksitas zaman.

Implikasi bagi Penguatan Kompetensi Hamba Tuhan

Profesi guru Pendidikan Agama Kristen memiliki peran strategis dalam penguatan
kompetensi hamba Tuhan karena berada pada titik temu antara pendidikan iman dan
pelayanan gerejawi. Dalam konteks ini, kompetensi tidak dapat dipahami secara sempit
sebagai kecakapan profesional atau penguasaan teknis pedagogis, melainkan sebagai
integrasi yang utuh antara iman yang dewasa, karakter Kristiani yang matang, dan praksis
pelayanan yang bertanggung jawab. Guru PAK bukan hanya pendidik dalam pengertian
institusional, tetapi juga pelayan iman yang terlibat langsung dalam proses pembentukan
generasi Kristen.

Andrew Root menekankan bahwa pelayanan pendidikan Kristen harus berakar
pada kehadiran relasional dan pendampingan iman yang autentik.l® Perspektif ini
menegaskan bahwa pendidikan iman tidak efektif jika direduksi menjadi program,
kurikulum, atau metode semata. Kehadiran pendidik sebagai pribadi yang terlibat,
mendengarkan, dan berjalan bersama peserta didik menjadi unsur kunci dalam proses
formasi iman. Dalam relasi inilah nilai-nilai iman tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupi
dan dialami secara konkret.

Dalam kerangka ini, guru PAK dipanggil untuk mengembangkan apa yang dapat
disebut sebagai kompetensi formatoris. Kompetensi ini melampaui kecakapan mengajar
dan mencakup kemampuan membimbing, mendampingi, dan menuntun peserta didik
menuju kedewasaan iman. Membimbing berarti menolong peserta didik memahami iman
Kristen secara reflektif dan bertanggung jawab. Mendampingi berarti hadir dalam
pergumulan eksistensial peserta didik, mendengarkan pertanyaan, keraguan, dan
pencarian makna mereka. Menuntun berarti mengarahkan peserta didik untuk
mengintegrasikan iman ke dalam pilihan hidup, sikap etis, dan keterlibatan pelayanan.

Kompetensi formatoris ini menuntut kualitas personal dan spiritual yang tidak
dapat diperoleh melalui pelatihan teknis jangka pendek. Guru PAK memerlukan
pembinaan yang berkelanjutan, yang mencakup pendalaman teologis, pembentukan
karakter, dan pertumbuhan spiritual. Tanpa pembinaan yang utuh, guru PAK berisiko
menjalankan perannya secara mekanis, terjebak dalam rutinitas pengajaran tanpa daya
formasi. Dalam konteks ini, penguatan kompetensi hamba Tuhan melalui profesi guru
PAK harus dipahami sebagai proses seumur hidup, bukan sebagai pencapaian sekali jadi.

Selain itu, kompetensi hamba Tuhan juga mencakup kemampuan reflektif untuk
membaca konteks pelayanan. Guru PAK dituntut peka terhadap dinamika sosial, budaya,
dan digital yang memengaruhi kehidupan peserta didik. Pendampingan iman yang
relevan menuntut kemampuan menafsirkan tantangan zaman dalam terang iman Kristen,

10 Andrew Root, Faith Formation in a Secular Age (Grand Rapids: Baker Academic, 2017).
JURNAL MURID KRISTUS |9



-~ Jurnal Murid Kristus
tanpa kehilangan kesetiaan pada Injil. Dengan demikian, kompetensi formatoris bersifat
dinamis dan kontekstual, bukan statis dan normatif semata.

Dengan menempatkan profesi guru PAK sebagai ruang strategis penguatan
kompetensi hamba Tuhan, pendidikan iman dipahami sebagai bagian integral dari
pelayanan gereja. Guru PAK berkontribusi langsung dalam membentuk pelayan-pelayan
Kristen yang tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga matang secara rohani dan
bertanggung jawab dalam praksis pelayanan. Perspektif ini menegaskan bahwa investasi
dalam pembinaan guru PAK merupakan investasi jangka panjang bagi kualitas pelayanan
gereja dan kesaksian Kristen di tengah dunia.

KESIMPULAN

Artikel ini menegaskan bahwa profesi guru Pendidikan Agama Kristen merupakan
ruang strategis formasi hamba Tuhan ketika dipahami dalam terang Yesus Kristus sebagai
Guru Agung. Mengajar dalam PAK adalah tindakan teologis dan etis yang berorientasi
pada pembentukan iman, karakter, dan kompetensi pelayanan. Tanpa fondasi formasi
yang kuat, profesi guru PAK berisiko kehilangan kontribusinya bagi pembentukan
pelayan Kristen yang dewasa dan bertanggung jawab di era kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

UNESCO, Reimagining Our Futures Together (Paris: UNESCO, 2021).

Barna Group, Faith for Exiles (Grand Rapids: Baker, 2019).

Pew Research Center, Religion in a Digital Age (Washington, DC, 2019).

Craig Dykstra, Growing in the Life of Faith (Louisville: WJK, 1999).

Stanley Hauerwas, A Community of Character (Notre Dame, 1981).

Michael J. Wilkins, Following the Master (Grand Rapids: Zondervan, 1992).
John M. Frame, The Doctrine of the Knowledge of God (Phillipsburg: P&R, 1987).
Charles Taylor, Sources of the Self (Cambridge: Harvard University Press, 1989).
Dallas Willard, The Divine Conspiracy (San Francisco: HarperOne, 1998).

Andrew Root, Faith Formation in a Secular Age (Grand Rapids: Baker Academic, 2017).

JURNAL MURID KRISTUS | 10



